
Pendidikan Akhlak  sebagai Pondasi Utama dalam 

Mengatasi Kekerasan Sosial 

 
Usamah Ali Firdaus1 

 

Abstrak 

Maraknya kekerasan sosial yang terjadi di masyarakat kita bisa disebabkan oleh 
berbagai faktor, salah satunya adalah minimnya pelaksanaan terhadap pendidikan 
akhlak yang mulia. Hal ini bisa dilihat dari kondisi masyarakat kita yang mana 
setiap hari kita disuguhi berbagai macam konflik kekerasan. Salah satu solusi yang 
bisa diterapkan dalam permasalahan ini adalah dengan lebih memperhatikan 
pendidikan akhlak yang ada di masyarakat. Ada beberapa metode yang bisa 
digunakan dalam pelaksanaan pendidikan akhlak yaitu: keteladanan, pembiasaan 
dan ceramah. Upaya pelaksanaan pendidikan akhlak ini diharapkan dapat 
mengatasi permasalahan dalam maraknya kekerasan sosial yang semakin hari 
semakin meresahkan berbagai elemen masyarakat. Dalam pelaksanaannya, 
membutuhkan kerja sama dari berbagai pihak sehingga pendidikan akhlak bisa 
tercapai sesuai tujuannya yaitu membentuk orang-orang yang bermoral baik, 
keras kemauan, sopan dalam bicara dan mulia dalam bertingkah laku dan 
perangai, bersifat bijaksana, sempurna, sopan dan beradab, ikhlas, jujur dan suci 
yang berlandasan Alquran dan Hadis. 

Kata kunci: pendidikan akhlak, kekerasan sosial, moral  

A. Pendahuluan 

Dalam beberapa tahun terakhir ini kita disuguhi berita-berita kekerasan 

sosial yang semakin merajalela. Hampir setiap hari bisa kita saksikan di acara 

berita yang ada di televisi maupun media sosial, berita kekerasan sosial menjadi 

konsumsi yang hampir selalu ada . Kekerasan sosial terjadi dilatar belakangi oleh 

berbagai faktor. Di antaranya adalah adanya konflik kepentingan masalah 

ekonomi, konflik dengan aparat pemerintah serta bisa dipicu oleh permasalahan 

antar kelompok masyarakat. Kekerasan sosial biasa juga bisa terjadi karena 

mengabaikan norma dan nilai sosial yang berlaku di masyarakat.  

Pada dasarnya kekerasan yang terjadi di ranah sosial adalah konsekuensi 

logis dari terbentuknya relasi kekuasaan yang bersifat struktural  maupun non  

struktural dan dikuatkan  dengan argumentasi keagamaan. Terbentuknya 

dominasi sosial  dari suatu kelompok masyarakat akan memunculkan kekerasan, 

 
1 Anggota Komisi MUI Balikpapan Bidang Penelitian dan Pengkajian Islam, 

pangeransantridalwa@gmail.com 



55 
 

Usamah Ali Firdaus  Volume 1 Nomor 1 Desember 2022 

karena dominasi telah menjalin kekuatan  tanpa disadari telah mempengaruhi  

pola  pikir  dan perilaku seseorang  atau  kelompok dari  potensi-potensi  negatif.2 

Bagi umat Islam sendiri, kekerasan sosial yang terus menghiasi kehidupan 

ini juga menyimpan permasalahan terkait rasa tanggung jawab ajaran Islam 

sebagai agama yang rohmatan lil’alamin. Agama Islam yang dari awal sudah 

bertujuan memberi keselamatan dan membawa rahmat bagi seluruh alam, 

memilik tanggung jawab untuk menjadi perekat dan melindung keberagaman 

masyarakat. Akan tetapi, terkadang akibat pemahaman yang salah mengenai 

ajaran Islam, justru menjadi bumerang bagi Islam sendiri. Tidak jarang Islam 

menjadi kambing hitam atas perilaku umat Islam yang menyimpang dari ajaran 

Islam. Kondisi ini menunjukkan pentingnya upaya menggali dan menerapkan 

nilai-nilai ajaran Islam yang mampu mengarahkan masyarakat dan umat Islam 

pada keharmonisan antar sesama manusia. Sehingga kekerasan sosial yang 

semakin marak dapat sedikit demi sedikit berkurang. 

Dalam ajaran Islam akhlak memiliki peranan yang sangat penting. 

manusia terlahir dengan fitrah yang suci, lingkunganlah yang kemudian 

mengarahkan manusia menjadi manusia yang berakhlak baik atau berakhlak 

buruk. Oleh karena itu, ilmu Akhlak dapat mengarahkan manusia untuk berbuat 

baik untuk dirinya, bermasyarakat, yang diperlukan oleh semua manusia agar 

hidupnya dalam masyarakat selalu tenang, aman dan tenteram. Akhlak 

merupakan cerminan perbuatan manusia, semakin baik akhlak yang dimiliki 

seseorang maka akan semakin baik pula perbuatan yang dilalukan. Oleh 

karenanya, banyaknya kekerasan yang saat ini kita saksikan itu bisa terjadi karena 

kurangnya masyarakat dalam memahami dan menerapkan akhlak yang baik.  

Mengingat pentingnya akhlak mulia dalam ajaran Islam, ini menjadi tugas 

penting bagi umat Islam agar bisa mengarahkan masyarakat pada pemahaman 

mengenai akhlak yang baik. Hal ini bisa dilakukan dengan memberikan 

pendidikan akhlak yang cukup untuk masyarakat kita.  

B. Pembahasan 

1. Konsep pendidikan akhlak  

Pendidikan berasal dari kata didik, artinya bina, mendapat imbuhan pen 

dan an, yang maknanya sifat dari perbuatan membina atau melatih, atau mengajar 

dan mendidik itu sendiri. Oleh karena itu, pendidikan merupakan pembinaan, 

 
2 Windhu, kekuasaan dan kekerasan menurut johan galtung (Yogyakarta:kanisius, 1992) 

hal  62 



56 
 

Usamah Ali Firdaus  Volume 1 Nomor 1 Desember 2022 

pelatihan, pengajaran, dan semua hal yang merupakan bagian dari usaha manusia 

untuk meningkatkan kecerdasan dan keterampilannya.3 

Dalam konteks Islam, istilah pendidikan lebih banyak dikenal dengan 

menggunakan Al-Ta’lim, At-Tarbiyah dan Al-Ta’dib. Kata Al-Ta’lim merupakan 

masdar dari kata ‘alama, yang berarti pengajaran yang bersifat pemberian atau 

penyampaian pengetahuan, pengertian dan keterampilan.... Kata At-Tarbiyah 

merupakan masdar dari kata rabba yang berarti mengasuh, mendidik dan 

memelihara berarti mengasuh, mendidik dan memelihara.4 

Berpijak dari istilah di atas, pendidikan bisa diartikan sebagai usaha yang 

dilakukan orang dewasa dalam pergaulannya dengan anak-anak untuk 

membimbing perkembangan jasmani dan rohani ke arah kedewasaan. Atau 

dengan kata lain, pendidikan ialah bimbingan yang diberikan dengan sengaja oleh 

orang dewasa kepada anak-anak dalam pertumbuhannya, baik jasmani maupun 

rohani agar berguna bagi diri sendiri dan masyarakat 

Secara bahasa akhlak (bahasa arab) adalah bentuk jama’ atau plural dari 

kata khuluqun yang memiliki arti budi pekerti, tingkah laku, tata krama, sopan 

santun, adab, dan tindakan. 5 

Dalam pengertian sehari-hari akhlak umumnya disamakan artinya dengan 

budi pekerti, kesusilaan, sopan santun dalam bahasa Indonesia, dan tidak berbeda 

pula dengan arti kata moral, etik dalam bahasa inggris. Manusia akan menjadi 

sempurna jika mempunyai akhlak terpuji serta menjauhkan segala akhlak tercela.6 

Akhlak adalah suatu sifat yang tertanam dalam diri manusia dan bisa 

bernilai baik atau bernilai buruk. Akhlak tidak selalu identik dengan pengetahuan, 

ucapan ataupun perbuatan orang yang bisa mengetahui banyak tentang baik 

buruknya akhlak, tapi belum tentu ini didukung oleh keluhuran akhlak, orang bisa 

bertutur kata yang lembut dan manis, tetapi kata-kata bisa meluncur dari hati 

munafik. Dengan kata lain akhlak merupakan sifat-sifat bawaan manusia sejak 

lahir yang tertanam dalam jiwanya dan selalu ada padanya Al-Qur'an selalu 

menandaskan, bahwa akhlak itu baik atau buruknya akan memantul pada diri 

sendiri sesuai dengan pembentukan dan pembinaannya.7 

 
3 Hasan Basri, Filsafat Pendidikan Islam, (Bandung: CV. Pustaka Setia, 2009), h. 53 
4 Syamsul Nizar, Pengantar Dasar-Dasar Pemikiran Pendidikan Islam, (Jakarta : Gaya 

Media Pustaka, 2001), h. 86. 
5 Yunahar Ilyas, Kuliah Akhlaq (Yogyakarta: 2011), 3. 
6 Dr. Mansur, MA, Pendidikan Anak Usia Dini dalam Islam,(Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 

2009) cet. 3, hlm.221 
7 Sukanto, Paket Moral Islam Menahan Nafsu dari Hawa, (Solo:Maulana Offset, 1994),cet. 

I. hlm. 80 



57 
 

Usamah Ali Firdaus  Volume 1 Nomor 1 Desember 2022 

Imam al-Ghazali dalam kitabnya Ihya Ulum al din mengatakan bahwa 

akhlak adalah : sifat yang tertanam dalam jiwa yang menimbulkan bermacam-

macam perbuatan dengan gampang dan mudah tanpa memerlukan pemikiran dan 

pertimbangan. 

Dalam perspektif Islam, pendidikan karakter (akhlak) secara teoritis 

sebenarnya telah ada sejak Islam diturunkan di dunia; seiring dengan diutusnya 

Nabi Muhammad SAW untuk memperbaiki atau menyempurnakan akhlak 

(karakter) manusia. Ajaran Islam sendiri mengandung sistematika ajaran yang 

tidak hanya menekankan pada aspek keimanan, ibadah dan muamalah, tetapi juga 

akhlak. Pengamalan ajaran Islam secara utuh (kaffah) merupakan model karakter 

seorang muslim, bahkan dipersonifikasikan dengan model karakter Nabi 

Muhammad SAW, yang memiliki sifat Shidiq, Tabligh, Amanah, Fathonah 

(STAF).8 

Dari pengertian di atas dapat disimpulkan bahwa pendidikan akhlak 

merupakan sistem pendidikan yang dapat memberikan kemampuan seseorang 

untuk memimpin kehidupannya sesuai dengan cita-cita Islam karena nilai-

nilai  Islam telah menjiwai dan mewarnai corak kehidupan. Adanya pendidikan 

akhlak yaitu bertujuan untuk memperbaiki dan membentuk akhlak yang baik, 

yakni sesuai dengan ajaran Islam dan norma yang berlaku di masyarakat. Usaha 

ini dilakukan untuk menghindari kerusakan moral yang menyebabkan berbagai 

kondisi yang jauh dari ajaran Islam dan menimbulkan keresahan di masyarakat.  

Sebagaimana perkataan Al-Makshud dan Al-Ghoni dalam tulisannya yang 

mengatakan: Bangsa Indonesia tentu tidak ingin menjadi masyarakat tanpa moral, 

etik dan akhlak. Sebab, sebuah bangsa tanpa akhlak, moral dan etik, sejatinya 

bangsa itu telah punah, seperti diungkapkan seorang penyair Mesir, Syauqi Bey: 

―Keberadaan suatu bangsa (ditentukan) oleh tegaknya akhlak. Dan jika akhlak 

telah hilang dari mereka, maka sesungguhnya bangsa itu punah.9 

2. Sumber pendidikan akhlak  

Sumber akhlak adalah al-Qur’an dan al-Hadits, bukan akal pikiran atau 

pandangan masyarakat, sebagaimana pada konsep etika dan moral. Dalam konsep 

 
8 E. Mulyasa, Manajemen Pendidikan Karakter, (Jakarta; PT. Bumi Aksara, 2013), cet ke-

3, h. 5 
9 Al-Maqshud, A., & Al-Ghany, A. Al-Akhlaq: Baina Falasifah al-Yunan wa Hukama al-

Islam, (Maktabah al-Zahra’,1993) 



58 
 

Usamah Ali Firdaus  Volume 1 Nomor 1 Desember 2022 

akhlak, segala sesuatu dinilai baik-buruk, terpuji-tercela, semata-mata karena 

syara (al-Qur’an dan Sunnah) menilainya demikian.10 

a. Al-Qur’an, dijadikan sebagai sumber akhlak islami mana yang baik dan mana 

hal yang tidak baik. Al-Qur’an bukanlah hasil renungan manusia melainkan 

firman Allah, setiap muslim berkeyakinan bahwa isi Al-Qur’an tidak dapat 

dibuat dan ditandingi oleh pikiran manusia dapat dibuat dan ditandingi oleh 

pikiran manusia. 

b. Hadits, meliputi perkataan dan tingkah laku Rasulullah yang dipandang 

sebagai lampiran penjelasan dari Al-Qur’an terutama dalam masalah-masalah 

yang tersurat pokok-pokoknya saja.11 

Nabi Muhammad adalah sosok yang dijadikan panutan oleh semua umat 

Islam. Setiap perkataan dan perbuatannya menjadi pedoman hidup bagi umat 

Islam. Oleh karenanya apa yang beliau sampaikan atau beliau lakukan menjadi 

tolak ukur ajaran Islam yang berlaku hingga saat ini.  

Dalam pelaksanaan pendidikan akhlak diperlukan metode yang tepat agar 

tujuan dari pendidikan akhlak bisa terwujud dengan baik. Berikut beberapa 

metode yang bisa diterapkan dalam pelaksanaan pendidikan akhlak: 

a. Metode Keteladanan (Uswah al- Hasanah) 

Melalui keteladanan para orang tua, pendidik atau Da’i dapat memberi 

contoh atau teladan bagaimana cara berbicara, bersikap, beribadah dan 

sebagainya. Maka anak atau peserta didik dapat melihat, menyaksikan dan 

meyakini cara sebenarnya sehingga dapat melaksanakannya dengan lebih baik dan 

lebih mudah.12 

b. Metode Pembiasaan. 

Salah satu metode pendidikan pembentuk akhlak peserta didik adalah 

melalui pembiasaan. Pembiasaan memberikan manfaat bagi peserta didik. Karena 

pembiasaan berperan sebagai efek latihan yang terus menerus, peserta didik akan 

terus terbiasa berperilaku dengan nilai-nilai akhlak.13 

c. Metode Ceramah 

Metode ceramah yaitu penerangan dan penuturan secara lisan oleh guru 

terhadap siswa di kelas. Dengan kata lain dapat pula dimaksudkan, bahwa metode 

 
10 Achmad Gholib dan Ihsan Nashihin, Pendidikan Akhlak dalam Tatanan Masyarakat 

Islami, (Ciputat: Berkah FC, 2017), h. 3 
11 Yatim Abdullah, Studi Akhlak Dalam Perspektif Al-Qur‟an, (Jakarta: Amzah, 2007) 

hlm. 198 
12 Heri Jauhari Muchtar, Fikih Pendidikan, (Bandung: Rosda Karya, 2008) hlm. 19 
13 Miqdad Yaljan, Kecerdasan Moral: Aspek Pendidikan Yang Terlupakan,(Yogyakarta: 

Pustaka Fahmi, 2004)  hlm. 28. 



59 
 

Usamah Ali Firdaus  Volume 1 Nomor 1 Desember 2022 

ceramah atau lecturing itu adalah suatu cara penyajian atau penyampaian 

informasi melalui penerangan dan penuturan secara lisan oleh pendidik terhadap 

peserta didiknya.14 

3. Kekerasan sosial  

Kata ‘kekerasan’ menjadi salah satu kata yang lazim dipergunakan untuk 

menjelaskan beberapa persoalan yang terkait dengan perlakuan atau tindakan 

yang dipandang tidak menyenangkan, tidak manusiawi, bertentangan dengan 

norma/nilai tertentu atau hukum, atau sesuatu yang bertentangan dengan 

kehendak diri kita. Kata ini kemudian mendapat predikat atau dikaitkan dengan 

kata lain untuk menjelaskan persoalan-persoalan perlakuan atau tindakan di atas 

pada konteks tertentu, seperti kekerasan politik, kekerasan ekonomi, kekerasan 

budaya, kekerasan struktural, kekerasan Negara, kekerasan dalam rumah tangga, 

kekerasan terhadap perempuan, kekerasan terhadap anak, dan seterusnya. Dan 

dalam setiap terminologi baru tersebut, kemudian terkonstruksi teori, konsep, 

hukum atau bahkan doktrin atas apa yang dimaksud dengan ‘kekerasan’.15 

Konflik dalam kehidupan manusia sebenarnya adalah fenomena yang 

sangat alamiah. Persoalannya terletak pada masalah apakah menimbulkan aksi 

kekerasan atau tidak. Kekerasan bisa dilihat sebagai manifestasi dari suatu konflik 

yang tidak terlembaga (un-institutionalized conflict), sebaliknya adalah konflik 

yang terlembaga dengan baik (institutionalized conflict), akan dapat diselesaikan 

melalui cara-cara yang damai. Setidaknya terdapat dua tipe kekerasan yaitu yang 

bersifat personal dan yang bersifat kolektif atau sosial. Kekerasan personal berakar 

pada konflik personal, sementara kekerasan sosial umumnya berakar pada konflik 

sosial. Kekerasan sosial memiliki implikasi ekonomi, dan sosial-politik yang jauh 

lebih luas dibandingkan dengan kekerasan personal.  

Kekerasan sosial sangat erat kaitannya dengan konflik sosial; kedua 

terminologi ini mengacu pada hal yang sama. Tetapi menunjukkan sedikit 

perbedaan bahwa kekerasan sosial lebih merujuk pada bentuk fisik atau wujud 

nyata dari aksi yang dilakukan sekelompok orang atau massa pada suatu waktu 

dan tempat tertentu, seperti perusakan, pembunuhan, penjarahan, penyerangan, 

pembakaran, tawuran, penyanderaan, dan aksi-aksi kekerasan lainnya.16 

 
14 Ramayulis, Metodologi Pendidikan Agama Islam, (Jakarta : Kalam Mulia, 2005), Cet.4, 

hlm. 269 
15 Mufti makarim memaknai kekerasan: lembaga studi dan advokasi masyarakat hal 1 
16 Yayan Rudianto, fenomena kekerasan social dan struktur majemuk masyarakat 

Indonesia jurnal AKP Vol 1 februari 2012 h 69 



60 
 

Usamah Ali Firdaus  Volume 1 Nomor 1 Desember 2022 

C. Penutup 

Pendidikan akhlak adalah pendidikan yang mengedepankan budi pekerti, 

akhlak, moral, maupun watak. Pendidikan akhlak adalah salah satu upaya yang 

dapat menunjang pembangunan Sumber Daya Manusia (SDM). Pendidikan 

akhlak dilakukan agar pendidikan ini bisa diterima oleh semua elemen baik 

individu maupun masyarakat secara umum sehingga mampu memahami 

pentingnya akhlak sebagai energi positif di semua aspek kehidupan, baik bersifat 

privat maupun ranah publik. Upaya meningkatkan pemahaman pendidikan 

akhlak harus ditinjau dari sudut pandang Islam yang dalam hal ini berpedoman 

kepada al-Qur’an dan Hadits. Oleh karena itu pendidikan Islam harus bisa menjadi 

acuan dalam pengembangan pendidikan akhlak. Akan tetapi, Jika melihat fakta di 

lapangan dengan semakin maraknya kekerasan di  masyarakat, perlu adanya 

campur tangan dari berbagai macam pihak dalam pelaksanaan pendidikan akhlak, 

sebab pendidikan akhlak bukan hanya menjadi tanggung jawab perorangan atau 

per kelompok akan tetapi menjadi tanggung jawab semua pihak.  

 

Daftar Pustaka 

Windhu, 1992, Kekuasaan Dan Kekerasan Menurut Johan Galtung, Yogyakarta : 

Kanisius  

Hasan Basri,2009, Filsafat Pendidikan Islam, Bandung: CV. Pustaka Setia 

Syamsul Nizar,2001, Pengantar Dasar-Dasar Pemikiran Pendidikan Islam, 

Jakarta : Gaya Media Pustaka 

Yunahar Ilyas,2011, Kuliah Akhlaq,Yogyakarta 

Dr. Mansur, MA, 2009,Pendidikan Anak Usia Dini dalam Islam, Yogyakarta: 

Pustaka Pelajar 

Sukanto, 1994, Paket Moral Islam Menahan Nafsu dari Hawa, Solo:Maulana 

Offset 

Imam Al Ghozali, Ihya Ulum al Din, jilid III, (Indonesia: Dar Ihya al Kotob al 

Arabi,tt), hlm. 52 

E. Mulyasa,2013, Manajemen Pendidikan Karakter, Jakarta; PT. Bumi Aksara 

Al-Maqshud, A., & Al-Ghany, A. (1993). Al-Akhlaq: Baina Falasifah al-Yunan wa 

Hukama al-Islam. Maktabah al-Zahra. 

Achmad Gholib dan Ihsan Nashihin, 2017, Pendidikan Akhlak dalam Tatanan 

Masyarakat Islami,Ciputat: Berkah FC 

Yatim Abdullah, 2007, Studi Akhlak Dalam Perspektif Al-Qur‟an, Jakarta: Amzah 

Heri Jauhari Muchtar,2008, Fikih Pendidikan, Bandung: Rosda Karya 



61 
 

Usamah Ali Firdaus  Volume 1 Nomor 1 Desember 2022 

Miqdad Yaljan, 2004, Kecerdasan Moral: Aspek Pendidikan Yang Terlupakan, 

Yogyakarta: Pustaka Fahima 

Ramayulis, 2005, Metodologi Pendidikan Agama Islam, Jakarta : Kalam Mulia 

Mufti makarim memaknai kekerasan: lembaga studi dan advokasi masyarakat  

Yayan Rudianto, 2012, fenomena kekerasan social dan struktur majemuk 

masyarakat Indonesia, jurnal AKP Vol 1 


