
Pendidikan Berbasiskan Makrifat 

(Telaah Kitab Misykat al-Anwar Al-Ghazali dan 

Tahdzib al-Akhlaq Ibnu Miskawaih) 

 
Abdurrohim1 

 
Abstrak 

Dunia pendidikan global saat ini mengalami proses dekadensi dan anomali. 
Menggambarkan bahwa dunia pendidikan sudah tercerabut dari akar 
spiritualitasnya, yaitu makrifat kepada Allah. Dunia persekolahan hanya 
mencetak manusia yang cerdas secara intelektual, atau secara emosional, tetapi 
tercerabut dari akar kesejatian dirinya, yaitu fitrah untuk bertauhid dan 
mengesakan Allah. Dalam khazanah pemikiran Islam, dimensi spiritualitas 
dalam pendidikan, telah dielaborasi secara mendalam oleh para pemikir Muslim, 
di antaranya Imam Al-Ghazali dan Ibnu Miskawaih. Kedua tokoh ini masing-
masing memiliki kekhasan di dalam mengulas persoalan pendidikan jiwa bagi 
seorang Muslim. Al-Ghazali menggali dalam perspektif spiritual atau tasawuf, 
sedangkan Ibnu Miskawaih mengelaborasi dengan pendekatan falsafi, atau 
dimensi aksiologis kejiwaan manusia. Tulisan ini berupaya melakukan sintesis 
dan berupaya mendedahkan secara komparatif tentang bagaimana peranan 
konsep makrifat dalam khazanah pendidikan Islam, melalui dua karya 
monumental yaitu kitab Misykat al-Anwar Al-Ghazali dan Tahdzib al-Akhlaq 
Ibnu Miskawaih 
 
Kata Kunci: Makrifat, Tasawuf, Akhlak, Karakter, Tauhid. 
 

 
A. Pendahuluan. 

Sejak awal diwahyukannya al-Qur’an melalui surah al-Alaq 1-5, sudah 

tergambar bahwa konstruksi pengetahuan dalam Islam dibangun di atas nilai-

nilai tauhid. Dari ayat-ayat yang pertama turun tersebut terlihat bahwa ada 

perintah untuk “membaca” yang merupakan proses pencapaian ilmu 

pengetahuan dengan rambu-rambu “atas nama Tuhan”. Sehingga proses 

pencapaian ilmu harus ekuivalen dengan proses makrifat. Paling tidak ada tiga 

aspek di dalam kelima ayat tersebut, yaitu makrifat terhadap Tuhan (Rabb), 

makrifat terhadap manusia (al-insan) dan makrifat terhadap alam semesta 

(alam). Karena Tuhan sebagai wujud absolut merupakan realitas tertinggi dan 

fundamental, maka salah satu target atau tujuan pendidikan Islam dengan 

 
1 STIS Hidayatullah Balikpapan dan Ketua Bidang Penelitian dan Pengkajian MUI Kota Balikpapan, 

abiem.syam@gmail.com. 



2 

 

Abdurrohim  Volume 1 Nomor 1 Desember 2022 

sendirinya harus diarahkan pada upaya dan metode pengenalan dan pengakuan 

yang benar mengenai Tuhan. 

Oleh karena itu proses pendidikan sebaiknya dilandaskan pada 

paradigma ketiga aspek tersebut, yaitu sejak dini harus ditanamkan pemahaman 

tentang ketuhanan (makrifat ar-Rabb), sebagai bekal bagi peran manusia 

sebagai pelaku budaya (makrifat al-insan) dan pencipta budaya (makrifat al-

Alam). Hal ini menjadi penting karena secara umum telah dibedakan secara 

diametral antara al-ilm’ dan ma’rifat, di mana al-ilm’ dipahami semata-mata 

ilmu pengetahuan yang diperoleh dari proses rasio-empirik, dan ma’rifat yang 

dipahami secara khusus sebagai pengetahuan mengenai Tuhan yang dicapai 

melalui gnosis atau illuminasi spiritual. 

Bagaimanapun, sekurang-kurangnya ada satu hadits Qudsi terkenal yang 

di dalamnya Tuhan mengatakan, “Aku adalah harta terpendam (kuntu kanzan 

makhfiyyan), dan Aku suka untuk diketahui (melalui makrifat), maka Aku 

ciptakan makhluk agar Aku diketahui (fa-ahbabtu’ an u’rafa fa-khalaqtu al-

khalqa li-u’rafa). Sehingga adalah kurang tepat jika makrifat dianggap sebagai 

kebalikan dari al-Ilm’, sebab para sufi tingkat tinggi sendiri tidak membuat 

pembedaan yang dualistis antara keduanya: ‘ilm adalah umum dan spesifik 

(mujmal dan mufashshal), sedangkan makrifat hanyalah spesifik (mufashshal), 

tetapi bukan berarti makrifat yang lebih superior.2  

Tulisan ini berupaya menggali kembali khazanah tentang keterkaitan 

antara pendidikan sebagai wahana pencarian ilmu pengetahuan dengan makrifat. 

Dalam hal ini karya al-Ghazali merupakan karya yang berisi wawasan filosofis 

mengenai upaya memahami hakikat ketuhanan (makrifat al-Rabb). Kitab  

Misykat  al-Anwar  adalah salah satu karya terakhir al-Ghazali  yang  oleh  para  

ahli dinilai sebagai kitab yang sangat istimewa. Di dalam kitab ini, ditemukan 

pandangan-pandangan esoterik dan filosofis al-Ghazali yang radikal. Abu al-‘Ila' 

'Afifi misalnya, menyimpulkan bahwa kitab Misykat menggambarkan posisi 

atau  sikap final al-Ghazali dalam masalah-masalah sufistik yang mendasari 

pandangan akhirnya mengenai tasawuf.3 Sementara itu karya Ibnu 

Miskawaih dimunculkan dalam rangka sebagai kelanjutan dari proses 

 
2 Wan Mohd Nor Wan Daud, Filsafat dan Praktik Pendidikan Islam Syed. M. Naquib Al-Attas, terj. 

Hamid Fahmy dkk, (Bandung: Mizan, 2002), hlm. 350.  
3 Abû  al-‘Ila  ‘Afifi, “Tasdir ‘Amm,” dalam  Abû  Hamid al-Ghazali, Misykat al- Anwar, diedit dan 

diberi pengantar oleh Abû  al-‘Ila ‘Afifi (Kairo: ad-Dar al- Qawmiyah, 1964), hlm. 7. 
  



3 

 

Abdurrohim  Volume 1 Nomor 1 Desember 2022 

makrifat terhadap Tuhan, yaitu peranan akhlak sebagai basis moral 

penting dalam proyeksi pendidikan Islam, kaitannya dengan peran 

manusia sebagai pelaku budaya (makrifat al-Insan) dan pencipta budaya 

(makrifat al-Alam). 

 

B. Informasi Data. 

1. Metafisika Cahaya: Pandangan al-Ghazali 

Tema “Cahaya” dipahami sebagai Realitas Utama, dalam diskursus 

ajaran tasawuf, merupakan salah satu tema sentral dalam beberapa karya para 

sufi. “Cahaya” dalam banyak hal menjadi konsep favorit terminologi spiritual 

(tasawuf) yang biasanya dilambangkan secara metafor (majazi) dengan 

pengetahuan. Ayat al-Qur’an yang menjelaskan bahwa “Tuhan adalah cahaya 

langit dan bumi” (an-Nur: 24, ayat 35) yang kemudian dimensi kosmogonis dan  

kosmologisnya diperkuat oleh Rasul saw dengan sabdanya, “Yang  pertama  kali  

diciptakan Tuhan adalah Cahaya”, telah menjadi rujukan yang absah dan 

mencerminkan peranan utamanya dalam tradisi keagamaan dan keilmuan 

Islam. 

Misi utama kerasulan juga demikian, yaitu untuk membimbing 

manusia menuju cahaya kebenaran, bahkan al-Qur’an berkali-kali 

menjelaskan bahwa Tuhan menuntun manusia dari kegelapan menuju cahaya, 

min azh-zhulumat ila  an-nur.4 Sehingga dalam pendidikan Islam, misi utama 

kerasulan tersebut juga semestinya juga menjadi misi pendidikan Islam, 

secara metaforis, azh-zhulumat dimaknai sebagai kebodohan dan an-nur, 

dimaknai sebagai ilmu pengetahuan. Dalam hal ini proses transformasi 

dari kebodohan menuju ilmu pengetahuan (cahaya), dan saluran 

utamanya adalah pendidikan (tarbiyah). 

Al-Ghazali memulai pembahasannya dalam kitab Misykat al-Anwar 

dengan terlebih dahulu menjelaskan pengertian “cahaya”. Menurut al -

Ghazali cahaya memiliki makna yang berbeda. Perbedaan makna ini 

tergantung kepada siapa yang mempersepsinya dalam hal ini al -Ghazali 

membagi manusia sebagai subyek yang memahami dan mempersepsi 

 
4 Lihat misalnya QS. Al-Ahzab/33: 43; al-Hadid/57: 9; dan at-Thalaq/65: 11.  



4 

 

Abdurrohim  Volume 1 Nomor 1 Desember 2022 

cahaya menjadi tiga golongan, yaitu kaum awwam (awam), khawashsh, 

dan kaum khawashsh al khawashsh.5  

Menurut al-Ghazali, cahaya bagi kaum awwam, menunjukkan pada 

sesuatu yang tampak, dan penampakan itu adalah sesuatu yang nisbi. 

Adakalanya sesuatu itu tampak tidak terhalangi oleh selainnya, dan 

adakalanya tersembunyi. Dengan demikian ia tampak (zhahir) dan 

tersembunyi (bathin) secara nisbi.6  

Penampakan ini bagi kaum awam bersandar sepenuhnya pada 

pancaindra, dan yang paling kuat dan paling penting dalam hal ini adalah  indra  

penglihatan.7 Selanjutnya al-Ghazali mengklasifikasi segala sesuatu yang  

berkaitan  dengan  indra  penglihatan  menjadi tiga bagian, yaitu: 

a. Yang tidak tampak dengan sendirinya, seperti benda-benda yang gelap. 

b. Yang tampak dengan sendirinya, tetapi tidak menampakkan yang lainnya, 

seperti benda-benda yang bersinar, misalnya bintang- bintang dan bara api 

yang tidak menyala. 

c. Yang tampak dengan sendirinya dan juga menampakkan benda-benda 

lainnya, misalnya matahari, bulan, api yang menyala dan pelita.8 

 Yang disebut terakhir inilah yang oleh al-Ghazali disebut cahaya dalam 

persepsi kaum awam. Dengan demikian, cahaya bagi kaum awam adalah sesuatu 

yang tampak oleh indra penglihatan (mata) sebagai sesuatu yang bersinar dan 

dapat menampakkan benda lainnya. Dalam hal ini, hal-hal yang dapat diindra 

oleh mata sebagai sesuatu yang bercahaya adalah hal-hal yang bersifat material, 

seperti matahari, bulan, api, pelita, dan lain sebagainya, yang dalam tasawuf 

merupakan salah satu bagian Realitas yang berderajat paling rendah. Dilihat dari 

struktur hierarkis pengetahuan, persepsi kaum awam mengenai cahaya yang 

didasarkan pada analisis data indriawi dengan pengamatan terhadap alam fisik 

 
5 Al-Ghazali, Misykat al-Anwar, hlm. 43. Sebuah Hadis Nabi saw, “Berbicaralah dengan dengan 

manusia sesuai dengan kadar akalnya” tampaknya menjadi acuan atau sandaran  al-Ghazali  dalam membagi 
manusia menjadi tiga golongan ini. Harun Nasution menjelaskan pembagian al-Ghazali ini sebagai 
berikut: Pertama, kaum awam yang cara berpikirnya sederhana sekali. Kedua, kaum  pilihan  (khawashsh)  yang   
akalnya   tajam   dan   berpikir   secara mendalam. Ketiga, kaum pendekar (khawashsh al-khawashsh). Kaum 
awam dengan daya akalnya yang sederhana sekali  tidak dapat menangkap hakikat-hakikat. Mereka 
mempunyai sifat lekas percaya dan menurut. Golongan ini harus dihadapi dengan memberi nasihat dan 
petunjuk. Kaum pilihan yang daya akalnya kuat  dan  mendalam harus dihadapi dengan  sikap menjelaskan  
hikmah-hikmah, sedang kaum pendekar dengan sikap mematahkan argumen-argumen, lihat Harun 
Nasution,  Filsafat dan Mistisisme  dalam Islam, (Jakarta: Bulan  Bintang, 1983), hlm. 46.  

6 Al-Ghazali, Misykat al-Anwar,  hlm. 43. 
7 Ibid, hlm. 43-44.  
8 Ibid, hlm. 44.  



5 

 

Abdurrohim  Volume 1 Nomor 1 Desember 2022 

ini berada pada tingkatan yang paling rendah. Tingkatan pemahaman ini disebut 

juga dengan tingkatan ilmiah, di mana alam fisik dipahami melalui indra dan 

pengamatan ilmiah.  

 Jika  esensi  cahaya  bagi  kaum  awam  adalah  sesuatu  yang tampak  

oleh  indra  penglihatan  (mata)  atau  sesuatu  yang  dapat diindra  oleh  mata, 

bagi kaum khawashsh  lebih melihat kepada daya yang bisa menyerap cahaya. 

Menurut al-Ghazali, cahaya bagi mereka adalah  “ruh” yang memiliki  daya  lihat.9 

Oleh karena itu, bagi kaum khawashsh, cahaya lebih utama dinisbahkan 

kepada ‘ruh yang melihat’ (ar-ruh al-bashirah), sebagai suatu unsur  yang  harus 

ada dalam pencerapan (makrifat).  

Dengan demikian, kaum khawashsh dalam mempersepsi cahaya lebih 

menukik jauh ke dalam diri manusia. Menurut mereka, cahaya adalah “mata”   

yang memiliki sifat kesempurnaan, yang adakalanya disebut dengan istilah ‘aql, 

ruh,  atau  nafs.10 Di  mata  kaum  khawashsh, mata  lahiriah  yang  disebut  

cahaya  dalam persepsi kaum awam adalah kegelapan, dan ia merupakan satu di 

antara  mata-mata (spion) bagi akal untuk mengawasi khazanah yang paling 

rendah dan melaporkannya kepada akal hingga akal dapat menetapkan 

keputusannya dengan  tepat. Akal mampu memancarkan cahaya. Akal bukan 

hanya membuat kita mampu memersepsi obyek-obyek lain, tetapi akal juga akan 

mampu melampaui ruang dan waktu, karena ia berasal dari realitas yang sama 

dengan alam ruh, yang tidak semata- mata merujuk kepada daya analitis dari 

otak kita.11 

Menurut al-Ghazali, kata “ruh” dan kata “hati” mempunyai makna yang  

sama, dan bahwa mustahil memahami keduanya melalui upaya intelektual. 

Secara epistemologi menurut al-Ghazali, bahwa akal manusia adalah sebuah 

substansi spiritual yang sumber atau prinsipnya adalah akal ilahi atau logos, yang 

juga merupakan prinsip dari alam makrokosmik.  

 Kaum  sufi tampaknya sepakat bahwa mustahil mencapai makrifat 

tentang esensi ruh  melalui akal diskursif. Akal tidak sanggup memahami cahaya-

cahaya abstrak (al-Anwar al-mujarrad). Cahaya-cahaya bisa dipahami melalui 

penyingkapan spiritual, atau melalui rahmat Allah. Dan ini hanya mungkin 

 
9 Ibid, hlm. 45.  
10 Ibid, hlm. 46.  
11 Ibid, hlm. 53.  



6 

 

Abdurrohim  Volume 1 Nomor 1 Desember 2022 

dilakukan manakala seorang menutup pintu, bukan hanya pada indra-indra 

eksternal, serta membebaskan hati dari segenap belenggu badani dengan tekad 

kuat untuk berusaha memahami berbagai hal spiritual yang abstrak. Hanya 

dengan cara ini  sajalah esensi ruh terungkap oleh kaum sufi dan hanya dengan 

cara ini pula mereka memperoleh makrifat.12 

Dengan demikian, sejauh ini terlihat bahwa meski belum sampai kepada 

penjelasan makna cahaya sebagaimana yang dipahami oleh kaum khawashsh al 

khawashsh, istilah “cahaya” yang dielaborasi oleh al-Ghazali dalam paparan di  

atas tidak digunakan dalam pengertian epistemologis sepenuhnya, tetapi  

dimaksudkan untuk mencakup makna yang lebih luas di mana cahaya fisik 

hanyalah salah satu penjelmaannya. Dengan demikian, cahaya tidak hanya  

bersifat material, tetapi juga non material. Uraian-uraian al-Ghazali lebih lanjut  

memperlihatkan bahwa cahaya diterapkan baik pada realitas tertinggi (Tuhan) 

maupun makhluq. Berdasarkan pemahaman dan penafsiran tersebut, al-Ghazali 

tampaknya telah mempertimbangkan dan mempersiapkan dengan cermat untuk 

melangkah ke pembahasan makna cahaya yang lebih hakiki (cahaya sebagaimana 

yang dipahami kaum khawashsh  al-khawashsh). 

Sampai di sini  al-Ghazali kemudian mengalihkan pembicaraan kepada 

antitesa dari cahaya itu, yaitu kegelapan. Menurut al-Ghazali, tidak ada 

kegelapan  sepekat  kegelapan ‘adam (non-eksistensi). Menurutnya,‘ adam 

adalah kegelapan. Sebab sesuatu dinamakan gelap karena ia tidak tampak bagi 

penglihatan, tidak menjadi maujud bagi penglihatan, meski ia sebenarnya "ada" 

dalam dirinya. Oleh karena itu, sesuatu yang tidak ada, baik untuk sesuatu yang 

lain maupun untuk dirinya  sendiri, sepatutnya itulah yang dimaksud dengan 

kegelapan, yang menjadi lawan  dari  keberadaan yaitu cahaya.13 Di titik inilah ia 

dekat kepada doktrin wahdat al-wujud. Yaitu doktrinnya yang menyatakan 

bahwa sebenarnya tidak  ada yang ada dalam wujud kecuali Allah, karena wujud 

segala sesuatu selain Dia  adalah pinjaman atau berasal dari Dia; wujud pinjaman 

apa pun berada pada  hukum atau sifat apa yang tiada (fi hukm al-ma’dum). 

Karena itu, alam pada  hakikatnya tidak mempunyai wujud. Pendapat Al-Ghazali 

tersebut tidak berbeda dengan apa yang kemudian dikemukakan oleh Ibn 'Arabi 

ketika menggambarkan hubungan antara Tuhan dan alam yang digambarkan 

 
12 Lihat Mir Valiuddin, Contemplative  Disciplines  in  Sufism,  London: East- 

West Publications (UK) Ltd., 1980, h. 259. 
13 Al-Ghazali, Misykat al-Anwar,  hlm. 57. 



7 

 

Abdurrohim  Volume 1 Nomor 1 Desember 2022 

dengan hubungan antara cahaya dan kegelapan. Karena wujud hanya milik 

Tuhan, maka ‘adam (ketiadaan) adalah "milik" alam. Karena itu Ibn 'Arabi  

mengatakan  bahwa  wujud  adalah  cahaya  dan  ‘adam  adalah kegelapan. 

Bagi para sufi, cahaya dan kegelapan adalah pengalaman- pengalaman 

metaforis. Ketika Yang Mutlak tampak dalam kesadaran seorang sufi, Dia tampak 

sebagai kesatuan yang tak-terkotori, seperti cahaya. Semua keragaman dan 

kemajemukan lenyap dalam kegelapan. Dengan demikian, ketika cahaya 

memperlihatkan penampakan penuhnya, segala sesuatu lenyap. Cahaya 

menyebabkan kegelapan. Tetapi, karena semuanya kehilangan individualitasnya 

dan lenyap dari kesadaran, secara paradoksikal, seluruh alam berubah menjadi 

samudera cahaya. Keluar dari kedalaman cahaya ini semua yang hilang dalam 

kegelapan mulai dilahirkan kembali dalam individualitas mereka masing-masing; 

tetapi, pada tahap ini  mereka adalah kegelapan yang  jauh sama sekali dari 

cahaya murni keperiadaan.14 

Selanjutnya, al-Ghazali menyatakan bahwa Wujud (eksistensi) adalah 

cahaya. Eksistensi ini sendiri terbagi dua yakni, yang memiliki eksistensi pada 

dirinya sendiri dan yang memiliki eksistensi dari sesuatu selainnya. Eksistensi 

yang terakhir ini adalah barang pinjaman yang tidak bernilai dengan sendirinya. 

Karena bila eksistensinya dilihat dari sudut dirinya sendiri, sesungguhnya ia 

adalah ketiadaan yang murni. Eksistensinya hanyalah nisbi belaka, bukan wujud 

yang sebenarnya. Dengan demikian, al-Ghazali menyimpulkan bahwa eksistensi 

yang hakiki adalah Allah SWT, sebagaimana cahaya yang hakiki adalah Allah 

swt.15 

Pesan spiritual yang dapat ditangkap dari pemaparan al-Ghazali di atas 

adalah bahwa Tuhan bagaimanapun adalah satu-satunya yang eksis. Jika kita  

menempatkan eksistensi kita dekat pada eksistensi-Nya, kita akan melihat bahwa   

kita sepenuhnya berasal dari-Nya. Kita sesungguhnya tidak memiliki eksistensi.  

Kita hanya menerima pancaran cahaya eksistensi-Nya, yang pada akhirnya juga  

akan kembali pada Sumbernya. Oleh sebab itu, jika manusia ingin menemukan  

eksistensi dirinya yang sesungguhnya, dia harus mencarinya di dalam non-

eksistensi dirinya sendiri. Atau dengan kata lain, jika manusia ingin mendekati  

Tuhan, ia harus menjauhkan diri dari penjara keberadaan. 

 
14. Lihat  Laleh  Bakhtiar,  Sufi:  Expressions  of  the  Mystic  Quest,  (New  York: 

Avon Books, 1976), hlm. 117. 
           15 Al-Ghazali, Misykat al-Anwar,  hlm. 57. 



8 

 

Abdurrohim  Volume 1 Nomor 1 Desember 2022 

 

2. Hierarki Epistemologi Makrifat Menurut Al-Ghazali. 

Al-Ghazali juga memahami adanya hierarki epistemologis daya rohani   

dalam kaitannya dengan pemahaman terhadap ayat-ayat al-Qur'an.  

Pertama,daya indrawi (ar-ruh al-hisas), yaitu daya yang menerima sesuatu yang 

dikirim oleh  pancaindra. Daya ini adalah asal dan awal daya makhluk hidup. 

Dengan daya  ini  semua makhluk hidup menjadi hidup. Ia sudah ada walaupun 

dalam diri seorang bayi yang masih menyusu. Kedua, daya khayali, imajinasi (ar-

ruh al-khayali), yaitu daya yang merekam keterangan yang dikirim oleh 

pancaindra, menyimpannya rapat-rapat untuk kemudian disampaikan kepada 

daya aqli (intelegensi) di atasnya, pada saat dibutuhkan. Ketiga, daya aqli, (akal, 

intelegensi), yaitu daya yang dapat mencerap makna-makna di luar indra dan 

khayal. Daya ini adalah substansi manusiawi yang hanya khusus ada padanya, 

tidak ada pada hewan atau pun anak-anak kecil. Jangkauan pencerapannya 

adalah pengetahuan dharuri (aksiomatis) dan universal.16 

Keempat, Daya Pemikiran, yaitu yang mengambil ilmu-ilmu aqli yang   

murni kemudian melakukan penyesuaian-penyesuaian dan penggabungan-

penggabungan dan darinya ia mengambil kesimpulan- kesimpulan. Selanjutnya 

bila telah memperoleh dua hasil kesimpulan, misalnya, ia akan 

menggabungkan keduanya sekali lagi, agar beroleh kesimpulan-kesimpulan baru 

pula. Dengan  demikian, pengetahuannya makin lama makin bertambah terus-

menerus secara tak terhingga (tanpa batas). Kelima, Daya Suci Kenabian, yaitu 

yang hanya khusus  bagi para nabi dan sebagian para wali. Dengan daya ini, 

selubung kegaiban dan hukum-hukum akhirat serta sejumlah pengetahuan 

tentang kerajaan lelangit dan bumi bahkan pengetahuan-pengetahuan rabbani 

(ketuhanan) menjadi tersingkap, yang semuanya tak mampu dijangkau oleh daya 

akal dan pemikiran.17 

Al-Ghazali menyebutkan bahwa perbandingan antara kelima daya yang  

telah disebutkan di atas dengan misykat, kaca, pelita, pohon, dan minyak, bisa 

menjadi pembicaraan yang sangat panjang. Karena itu, al-Ghazali di dalam kitab  

ini hanya menyingkat dan mencukupkan diri dengan mengingatkan metode 

permisalannya. Pertama, daya indrawi. Kata al-Ghazali, “Bila anda perhatikan 

 
         16 Ibid, hlm. 81. 
         17 Ibid, hlm. 82. 



9 

 

Abdurrohim  Volume 1 Nomor 1 Desember 2022 

kekhasan atau karakteristik dayanya, Anda akan mendapatkan cahaya-cahayanya  

keluar dari berbagai celah, seperti mata, telinga, lubang hidung dan sebagainya.  

Karena itu, perumpamaan yang paling tepat dan cocok dengan daya spiritual di  

alam syahadah ini adalah ceruk atau misykat.”18  

Kedua, tentang daya akliah (yang berkaitan dengan akal atau inteligensi). 

Akal memberi pengetahuan akan Gagasan Ilahiah. Kata al-Ghazali,  

perumpamaan daya akliah dengan mishbah (lampu) ini menjadi jelas, karena ia 

bisa menyebarkan cahayanya yang terang ke seluruh dunia, sehingga tidak heran 

jika para nabi disebut sebagai “pelita bercahaya” (siraj munir).19  

Ketiga,  daya khayali (imajinatif). Al-Ghazali menyebutkan bahwa daya ini 

memiliki tiga karakteristik (sifat khas):  

a. Ia berasal dari materi dunia rendah (alam dunia) yang pekat. Sebab sesuatu 

yang dikhayalkan memiliki kadar, bentuk dan arah terbatas dan tertentu, 

dengan kedekatan dan kejauhan yang nisbi ditinjau dari pandangan si  

penghayal. Sedangkan di antara ciri sesuatu yang pekat yang dilukiskan  

dengan sifat-sifat benda adalah ketertutupannya dari cahaya-cahaya 

intelegensi murni yang tidak mungkin dilukiskan dengan arah, kadar, dekat, 

dan jauh.  

b. Khayal yang pekat ini bila dijernihkan, dihaluskan, didisiplinkan dan  

dikendalikan, akan mendekati batas makna-makna yang dapat dicerap oleh 

akal, sehingga hampir menyamainya dan tidak menghalangi pancaran cahaya 

dari akal.  

c. Khayal pada awal pertumbuhannya sangat diperlukan untuk mengendalikan 

pengetahuan akal agar tidak goyah, tidak terombang-ambing dan tidak 

bercerai-berai sehingga tak terkendali. Hal ini mengingat bahwa fungsi 

imajinasi adalah menghimpun misal-misal  imajinatif untuk kepentingan 

pengetahuan ‘aqli.20 

Ketiga ciri khas ini, kata al-Ghazali tidak bisa dijumpai pada benda apapun di 

alam kasat mata, dalam kaitannya dengan “cahaya yang   melihat”, kecuali pada   

“kaca”. Kaca tadinya berasal dari substansi (jauhar) yang pekat, tetapi setelah 

dijernihkan dan dibeningkan, ia berubah menjadi tembus pandang, 

transparan terhadap cahaya pelita, bahkan ia mampu merambatkan cahaya 

 
18 Ibid, hlm. 84.  
19 Ibid, hlm. 84. 
20 Ibid, hlm. 84. 



10 

 

Abdurrohim  Volume 1 Nomor 1 Desember 2022 

tersebut dengan cara yang baik. Selain itu, ia juga menjaga cahaya pelita dari 

terpaan angin.  Karena sifatnya yang demikian, kata al-Ghazali, maka zujajah 

(kaca) adalah  sebaik-baik misal untuk daya khayali.21 

Keempat tentang daya pemikiran (daya reflektif). Nalar berarti memulai 

dari satu proposisi, lalu bercabang menjadi dua, dan dua menjadi empat. 

Demikian seterusnya, sampai nalar menjadi sangat banyak akibat proses 

pengembangan logis ini. Kesimpulan ini dapat berlanjut, sesuai dengan 

jumlahnya. Kata al-Ghazali, lambang yang cocok adalah pohon. Jika dipikirkan  

lebih lanjut, bahwa buah dari nalar diskursif adalah bahan untuk menggandakan, 

mendirikan, dan menetapkan segala pengetahuan, tentu tak akan dilambangkan 

dengan sembarang pohon semacam jeruk, apel, atau nanas. Kata al-Ghazali,  

pohon yang melambangkan nalar haruslah pohon zaitun, karena inti sari buah  

zaitun adalah minyaknya, yang merupakan bahan pelita dan memiliki keunikan, 

tidak seperti minyak lain, yang meningkatkan terang pelita. Jika orang menyifati  

pohon berbuah istimewa ini berkah, tentulah pohon yang buahnya tak terbatas 

juga bisa disebut berkah. Akhirnya, karena konsekuensi proposisi akal murni itu 

tidak berkaitan dengan arah atau jarak, maka ia disebut dengan tidak di sebelah  

timur (sesuatu) dan tidak pula di sebelah barat-(nya).22 

Kelima, tentang daya suci kenabian yang dinisbahkan kepada para nabi 

dan kepada para wali jika daya tersebut sedang dalam puncak kebenderangan 

dan   kejernihan. Daya pemikiran terbagi kepada dua jenis: 

a. Yang memerlukan pengajaran, pengaktifan dan sokongan kekuatan dari 

luar dirinya agar tetap dapat kesinambungan pengetahuan. 

b. Yang amat sangat jernih sehingga ia seakan-akan mengaktifkan dirinya 

sendiri tanpa sokongan dari luar.23 

Menerapkan pertimbangan ini, kata al-Ghazali, terlihat betapa sangat 

tepat dan pantas bila fakultas alamiah yang terang dan kuat ini digambarkan 

dengan  ungkapan, “nyaris bercahaya (menyala) minyaknya walaupun tak 

tersentuh api”, karena ada di antara para ahli makrifat yang cahayanya bersinar 

begitu terang sehingga hampir-hampir tak bergantung pada apa yang dipasok 

oleh para nabi,  sementara ada nabi-nabi yang cahayanya hampir-hampir tak 

 
           21 Ibid, hlm. 85 

           22 Ibid, hlm. 86.  
           23 Ibid, hlm. 86. 



11 

 

Abdurrohim  Volume 1 Nomor 1 Desember 2022 

bergantung pada apa  yang dipasok oleh malaikat. Perlambangan ini sangat tepat 

untuk melambangkan jenis ini.24 

Selanjutnya al-Ghazali menjelaskan bahwa, oleh karena cahaya-cahaya 

ini berurutan di atas sebagian yang lain, maka cahaya indra yang datang paling 

awal adalah fondasi dan persiapan untuk imajinasi (karena imajinasi hanya 

mungkin  ada dalam perpaduan dengan indra); cahaya akal dan nalar diskursif 

datang  setelahnya. Semua itu menjelaskan mengapa kaca menjadi 

tempat bagi keberadaan  pelita dan lubangnya tempat bagi kaca. Maksudnya, 

pelita berada di dalam kaca  dan kaca di dalam lubang. Akhirnya, eksistensi, 

sebagai urutan cahaya yang bertahap, menjelaskan kata-kata cahaya di atas 

cahaya. 25 

Dari paparan mengenai penafsiran al-Ghazali terhadap pemisalan-

pemisalan dalam ayat cahaya di atas terlihat bahwa al-Ghazali berangkat dari  

istilah-istilah  yang dipakai oleh para filosof dalam hal daya-daya (ruh-ruh) 

dalam  diri manusia lalu kemudian memadankannya dengan istilah-istilah 

pemisalan dalam ayat cahaya tersebut setelah terlebih dahulu menganalisis ciri-

ciri utama yang melekat pada setiap pemisalan tadi.  

Namun yang terpenting dari penafsiran al-Ghazali tersebut adalah bahwa 

al-Ghazali telah menjelaskan kepada kita maksud ayat “Allah  membimbing  

dengan cahaya-Nya, siapa yang dikehendaki,” bukan hanya berupa agama,  

sebagaimana yang sering dipikirkan, tetapi  juga meliputi semua daya-daya  jiwa  

yang dimiliki manusia seperti indra, akal, imajinasi, daya pikir, dan intuisi. 

Dengan demikian dapat disimpulkan bahwa Allah membimbing manusia melalui  

indra, akal, imajinasi, daya  fikir, dan intuisi. Karena itu, kalau kita ingin 

mendapat bimbingan dari Allah, harus menggunakan daya-daya tersebut sebaik-

baiknya. 

 

3. Konsep Manusia dan Akhlaq: Pandangan Ibnu Miskawaih. 

Sejalan dengan pandangan al-Ghazali, Ibn Miskawaih di dalam kitabnya 

juga menjelaskan bahwa manusia memiliki tiga daya,  yaitu ; (a) daya bernafsu  

(al-nafs  al-bahimiyah) sebagai daya yang terendah, (b) daya berani (al-nafs  al-

sabu‘iyyah) sebagai daya pertengahan dan (c) daya berpikir (al-nafs al-

 
           24 Ibid, hlm. 86. 
           25 Ibid, hlm. 86. 



12 

 

Abdurrohim  Volume 1 Nomor 1 Desember 2022 

nathiqah) sebagai daya tertinggi.26 Ketiga daya ini merupakan unsur rohani 

manusia yang asal kejadiannya berbeda. Sesuai dengan pemahaman di atas, 

unsur rohani yang berupa al-nafs al- bahimiyah dan al-nafs al-sabu‘iyyah 

berasal dari unsur materi, sedangkan al-nafs al-nathiqah berasal dari ruh 

Tuhan. Justru karena itu Ibn Miskawaih berpendapat, bahwa kedua al-nafs 

yang berasal dari materi akan hancur bersama hancurnya badan dan al-nafs al-

nathiqah tidak akan mengalami kehancuran.27 Menurut Ibn Miskawaih 

hubungan jiwa al-bahimiyyah/al-syahwiyyah (bernafsu) dan jiwa al-

ghadlabiyah/al-sabu‘iyyah (berani) dengan jasad pada hakikatnya sama 

dengan hubungan saling memengaruhi.
 

Kuat atau  lemahnya, sehat atau 

sakitnya tubuh terpengaruh terhadap kuat atau lemahnya dan sehat atau 

sakitnya kedua macam jiwa tersebut, begitu pula sebaliknya. Oleh sebab itu 

kedua macam  jiwa  ini  dalam  melaksanakan fungsinya tidak akan sempurna jika 

tidak menggunakan alat bendawi atau alat badani yang terdapat dalam tubuh 

manusia. Jadi Ibn Miskawaih memandang manusia terdiri dari dua unsur, yaitu 

jasad dan rohani yang satu dan lainnya saling memengaruhi dan berhubungan. 

Pemikiran mengenai akhlak menjadi tema sentral dalam karya Ibn   

Miskawaih. Termasuk salah satu yang memengaruhi konsepnya dalam   

pendidikan. Konsep akhlak yang ditawarkannya adalah doktrin jalan tengah. Ibn  

Miskawaih secara umum memberi pengertian pertengahan (jalan tengah)   

tersebut antara lain dengan keseimbangan, moderat, harmonis, utama, mulia, 

atau  posisi tengah antara dua ekstrem, akan tetapi ia tampak lebih cenderung 

berpendapat bahwa keutamaan akhlak secara umum diartikan sebagai posisi  

tengah antara ekstrem kelebihan dan ekstrem kekurangan masing-masing jiwa  

manusia. Dari sini terlihat bahwa Ibn Miskawaih memberi tekanan yang lebih 

untuk pertama kali buat pribadi. Seperti telah disinggung sebelumnya bahwa jiwa 

manusia memiliki tiga daya, yaitu; jiwa al-bahimiyyah, jiwa al-ghadlabiyyah, 

dan  jiwa al-nathiqah. Menurut Ibn Miskawaih, posisi tengah jiwa al-bahimiyyah 

adalah menjaga kesucian diri (al-‘iffah) dari mengikuti hawa nafsu diikuti oleh  

sifat pemurah (al-sakha’). Sedangkan posisi tengah jiwa al-ghadlabiyyah adalah 

al-hilm (sopan santun), diikuti oleh sifat al- syaja‘ah  (keberanian). Posisi tengah  

 
 26 Ibn Miskawaih, Tahdzib al-Akhlaq wa Tathhir al-A‘raq, diedit oleh Hasan Tamim (Bairût : 

Mansyûrat Dar Maktabah Al-Hayah, t.t.), Cetakan II, h. 62. Lihat juga : Tahdzib al-Akhlaq, diedit oleh Ibn 

Khatib, (Kairo : Al-Mathba‘ah al-Mishriyah wa Maktabuha, 1398 H), Cetakan I, hlm. 56. 
27 Ibn Miskawaih, Al-Fauz al-Asghar, (Kairo : Matba‘ah al-Sa‘adah,1325 H), hlm. 27.  



13 

 

Abdurrohim  Volume 1 Nomor 1 Desember 2022 

jiwa al-nathiqah adalah sifat al-‘ilm diikuti oleh al-hikmah (kebijaksanaan).  

Adapun gabungan dari posisi tengah semua tersebut adalah   

keadilan/keseimbangan (al-‘adalah).28 Keempat keutamaan akhlak tersebut (al-

‘iffah, al-hilm, al-‘ilm  dan  al-‘adalah) merupakan pokok, sedangkan  keutamaan 

lainnya seperti al-sakha’ (pemurah), al-syaja‘a (keberanian), al-hikmah 

(kebijaksanaan) adalah cabang. Cabang dari keempat pokok keutamaan itu 

sangat banyak.29 Bahkan sulit dihitung jumlahnya. Menurut Ibn Miskawaih 

setiap  keutamaan mempunyai dua sisi ekstrim, yang tengah adalah terpuji dan 

yang ektrim adalah tercela.30 Ibn Miskawaih dalam menguraikan sikap tengah 

dalam akhlak ini tidak mengemukakan satu ayat pun dari al-Qur’an atau dari 

hadits Nabi. 

 

4. Pendidikan Akhlaq Menurut Ibnu Miskawaih. 

Ibn Miskawaih menyebutkan bahwa akhlak adalah kondisi jiwa yang  

mampu mendorong secara spontan (tanpa dipikirkan dan direnungkan terlebih  

dahulu untuk melahirkan sebuah perbuatan. Baik perbuatan yang bermuatan 

positif maupun negatif. Selanjutnya Ibn Miskawaih mengatakan bahwa sebagian 

akhlak itu ada yang dibawa secara alami (natural) dan sebagian yang lain ada  

yang diperoleh dengan membiasakan diri dan latihan.31 Seolah-olah Ibn  

Miskawaih ingin menegaskan, bahwa akhlak manusia itu dapat dibina melalui  

pembinaan akhlak. Menurut Miskawaih, bahwa akhlak itu dapat diperoleh  

dengan belajar, pembinaan (al-ta’dib) dan nasehat terus menerus (al-mawa‘izh)  

sehingga menjadi sifat bentukan (malakah,habit), manusia secara alami 

ditetapkan dapat menerima akhlak yang baik melalui pendidikan dan nasehat, 

baik dalam  waktu  cepat  maupun  dalam  waktu  lambat. Dan tidak boleh 

membiarkan anak muda dan anak-anak tanpa strategi dan pendidikan yang 

sesuai dengan kemampuan mereka. Karena hal ini adalah sesuatu yang tidak 

pantas terjadi (sangat tercela).32 

Adapun tujuan pendidikan akhlak yang dirumuskan Ibn Miskawaih  

adalah terwujudnya sikap batin yang mampu mendorong secara spontan untuk 

 
28 Ibn Miskawaih, Tahdzib al-Akhlaq..., hlm. 24.  
29 Ibid, hlm. 24-38.  
30 Ibid, hlm. 141.  
31 Ibid, hlm. 41.  
32 Ibid, hlm. 41.  



14 

 

Abdurrohim  Volume 1 Nomor 1 Desember 2022 

melahirkan semua perbuatan bernilai baik33 Sehingga mencapai kesempurnaan 

dan memperoleh sa‘adah (kebahagiaan sejati/kebahagiaan sempurna). 

Untuk mencapai tujuan pendidikan akhlak yang telah dirumuskan, Ibn 

Miskawaih menyebut tiga hal pokok yang dapat dipahami sebagai materi   

pendidikan akhlak sesuai dengan konsepnya tentang manusia; (1) hal-hal yang   

wajib bagi kebutuhan tubuh, (2) hal-hal yang wajib bagi jiwa, (3) hal-hal yang 

wajib bagi hubungan sesama manusia.34 Menurut Ibn Miskawaih ketiga pokok 

materi tersebut dapat diperoleh dari ilmu-ilmu yang secara garis besar ia  

kelompokkan kepada dua: (1) ilmu-ilmu yang berkaitan dengan pemikiran (al-

‘ulum al-fikriyah) dan (2) ilmu yang berkaitan dengan indra (al-‘ulum al-

hissiyah).35 

Ibn Miskawaih tidak merinci materi pendidikan yang wajib bagi 

kebutuhan tubuh manusia, kecuali hanya menyebutkan antara lain; shalat, 

puasa, dan sa’i.36 Kemungkinan ibadah-ibadah ini erat hubungannya dengan 

tubuh manusia pada satu sisi dan juga berhubungan dengan pikiran dan rohani 

manusia pada sisi yang lain. 

Selanjutnya materi pendidikan akhlak yang wajib bagi keperluan jiwa  

seperti; pembahasan tentang akidah yang benar, mengesakan Allah dengan 

segala  kekuasaan-Nya, serta motivasi untuk senang terhadap ilmu. Adapun 

materi yang terkait dengan keperluan manusia terhadap manusia lain di kota-

kota seperti; (a) materi dalam hubungan dagang (al-mu‘amalat, business 

relation), kontrak  sementara petani bagi hasil (al-muzara‘ah, temporary share-

cropping contract), (b) kewanitaan (al-manakih, women), menunaikan amanat, 

saling menasehati, peperangan dan lain-lain.37 

Materi-materi tersebut selalu dikaitkan dengan upaya mendekatkan diri 

kepada Allah. Sebagai contoh Ibn Miskawaih menyebut ilmu nahwu (tata bahasa) 

adalah sangat penting dalam membantu manusia untuk lurus berbicara. Materi 

yang  ada  dalam  ilmu  mantik  (logika)  akan  membantu  manusia untuk  lurus  

dalam  berpikir. Adapun materi yang terdapat dalam ilmu pasti seperti ilmu 

hitung (al-hisab) akan membantu manusia untuk terbiasa berkata benar dan 

 
33 

Abdurrahman   Badawi,  Miskawaih,  dalam   M. M,  Sharif  (ed)  A  History  of  Moslem 
Philosophy, Weisbaden, Otto Harrassowitz, 1963, Vol. I, hlm. 478.   

34 Ibn Miskawaih, Tahdzib al-Akhlaq..., hlm. 134. 
35 Ibid, hlm. 83.  
36 Ibid, hlm. 134. 
37 Ibid, hlm. 134.  



15 

 

Abdurrohim  Volume 1 Nomor 1 Desember 2022 

benci   kepada kepalsuan. Demikian juga Ibn Miskawaih menjelaskan materi 

sejarah dan puisi akan membantu manusia untuk berlaku sopan. Materi yang ada 

dalam syariah sangat ditekankan oleh Ibn Miskawaih. Menurutnya syariah dapat 

meluruskan akhlak anak-anak terbiasa berbuat yang di ridhai oleh Allah, jiwa 

mereka siap menerima hikmah dan memperoleh kebahagiaan (al-sa‘adah).38  

Peranan orang tua dalam pertumbuhan awal anaknya sangatlah   

diperlukan dan hubungan antara orang tua dan anaknya hendaklah didasari 

hubungan cinta kasih (al-mahabbah) yang harmonis. Namun menurut Ibn 

Miskawaih cinta seseorang kepada gurunya hendaklah melebihi dari cintanya 

kepada orang tua dan ia meletakkan cinta murid dengan guru berada di antara 

cinta terhadap Allah dan cinta terhadap orang tua.39 Alasan yang dikemukakan 

oleh Ibn Miskawaih adalah karena guru lebih berperan besar dalam mendidik  

kejiwaan murid dan termasuk penentu masa depan mereka dalam mencapai 

kebahagiaan sejati. 

Di samping itu guru berfungsi sebagai orang tua rohani (walid ruhani), 

orang yang dimuliakan (rabb basyari), pemilik manusia, dan kebaikan yang 

diberikan adalah kebaikan ilahi (ihsan ilahi), karena ia mendidik murid kepada 

keutamaan sempurna mengisinya dengan ilmu yang tinggi dan membawa mereka 

kepada kehidupan abadi dan dalam kenikmatan yang abadi pula.40 Pandangan 

mengenai posisi guru yang menempati kedudukan sentral pada murid juga 

diajukan oleh Ikhwan al-Shafa, Ibnu Sina, dan al-Zarnuji.41  

Menurut Ibn Miskawaih, bahwa manusia dalam menerima akhlak sama. 

Oleh karena itu pendidik jangan berputus asa dan merasa tak mampu, akan 

tetapi hendaklah secara terus menerus dalam usahanya. Ada di antara mereka 

yang  lamban dan enggan, ada yang  mudah dan patuh, keras dan sulit dalam   

menerima perubahan akhlak.42 

Oleh karena itu terdapat beberapa langkah yang dikemukakan Ibn  

Miskawaih dalam memperoleh akhlak yang mulia, antara lain dengan belajar, 

pendidikan dan kebiasaan (al-‘adah), nasehat dan petunjuk (al-mawaizh) dan  

 
38 Ibid, hlm. 45.  
39 Ibid, hlm. 161.  
40 Ibid, hlm. 161..   

41 Lihat antara  lain;  Nadiah  Jamal  al-Din,  Falsafah  al-Tarbiyah  ‘ind  Ikhwan  al-Shafa,  (Kairo:  
Kulliah  al- Tarbiyah ‘Ain Syams, 1983), h. 399. Muhammad Nasher, Al-Fikr al-Tarbawi al-‘Arabi al-
Islami, h. 333. Al-Zurnûji, Ta‘lim al-Muata‘allim Thariq al-Ta‘allum, (Indonesia; Dar Ihya al-Kutub al-
‘Arabiyah, t.t.), h. 17. 

42 Ibn Miskawaih, Tahdzib al-Akhlaq..., hlm. 44.  



16 

 

Abdurrohim  Volume 1 Nomor 1 Desember 2022 

peringatan (al-tahdzir) dan latihan (al-tadarrub). Ibn Miskawaih selanjutnya 

menjelaskan untuk memperoleh akhlak yang mulia, perlu ditempuh langkah-

langkah antara lain sebagai berikut : Pertama, adanya kemauan yang sungguh-

sungguh untuk berlatih terus-menerus dan menahan diri untuk memperoleh 

keutamaan dan sopan santun yang sebenarnya sesuai dengan jiwa. Latihan ini   

terutama diarahkan agar manusia tidak memperturutkan kemauan jiwa al-

syahwaniyah dan al-ghadlabiyyah. Karena kedua jiwa tersebut erat 

hubungannya dengan alat tubuh, maka wujud latihan dan menahan diri dapat 

dilakukan antara   lain tidak makan dan tidak minum yang membawa kepada 

kerusakan tubuh atau   dengan melakukan puasa. Apabila kemalasan muncul, 

maka latihan yang patut dilakukan antara lain adalah bekerja yang ada unsur 

berat di dalamnya seperti mengerjakan shalat yang lama atau melakukan 

sebagian pekerjaan baik yang di dalamnya ada unsur melelahkan. Kedua, dengan 

menjadikan semua pengetahuan dan pengalaman orang lain sebagai cermin 

darinya. Dengan cara ini seseorang tidak hanyut ke dalam perbuatan yang tidak 

baik, karena bercermin dari perbuatan buruk dan akibatnya yang dialami orang 

lain. Walhasil setiap siang dan malam ia akan selalu mengintrospeksi semua 

perbuatannya. Karena itu perbuatan buruk yang telah dilakukannya, harus 

dihapus dengan perbuatan yang  baik agar dengan cepat semua perbuatannya 

menjadi baik dan terhindar dari keburukan.43 

 

C. Analisis.  

Pendidikan Berkarakter Berbasiskan Makrifat 

Wacana pendidikan yang berbasiskan karakter (akhlaq) mencuat akhir-

akhir ini, sebagai respon atas proses pendidikan di Indonesia yang belum mampu 

menjadi katalisator perubahan sosial dan budaya ke arah yang lebih baik. Karena 

fenomena degradasi moral di kalangan peserta didik dan hilangnya integritas 

moral secara umum di kalangan elit masyarakat Indonesia. Salah satu yang 

kemudian yang dilirik sebagai pendidikan alternatif oleh Kementerian 

Pendidikan Nasional adalah pola pendidikan kepesantrenan. Pola kepesantrenan 

diasumsikan telah menjadi contoh par exellence bagi keluaran peserta didik yang 

berkarakter dan berakhlak mulia. 

 
43 Ibid, hlm. 42.   



17 

 

Abdurrohim  Volume 1 Nomor 1 Desember 2022 

Seperti diketahui, pada umumnya pendidikan kepesantrenan tidak hanya 

menekankan pada proses diseminasi ilmu-ilmu agama kepada para santri, akan 

tetapi juga aktualisasi amal ibadah agama secara ketat, tentunya setelah 

mendapatkan pemahaman yang mumpuni tentang makrifat. Karenanya kajian 

tasawuf baik yang bersifat sunnah-amaliah maupun bersifat filosofis menjadi 

kajian penting di dunia kepesantrenan, khususnya pesantren salafiah yang masih 

menjadikan kitab-kitab klasik sebagai bahan kajian. Dalam hal ini pemikiran 

tasawuf yang dikembangkan oleh al-Ghazali menempati posisi yang sangat 

penting. 

Kaitannya dengan informasi data mengenai pandangan filosofis al-

Ghazali di dalam kitab Misykat, dapat ditarik beberapa pandangan al-Ghazali 

dalam upaya mendudukkan persoalan pendidikan dalam konteks makrifat. 

Pertama dalam metafisika “cahaya” yang dielaborasi secara mendalam oleh al-

Ghazali, bahwa “cahaya” juga dipahami sebagai “ilmu pengetahuan”, bukan 

sekedar konstruksi ilmu yang merupakan hasil dari proses deduktif atau induktif 

dan perdebatan objektivitas dan subjektivitas. Sehingga ilmu tidak dinilai secara 

bebas tanpa ada nilai-nilai yang memengaruhinya. Yang apabila ditarik di dalam 

konteks epistemologis dan dalam kaca mata makrifat, realitas dipahami secara 

transenden melalui pesan-pesan wahyu dan pengalaman spiritual. Sementara 

kalau dibandingkan dengan pandangan Barat terhadap realitas, sekurang-

kurangnya Barat mempunyai tiga aliran yang dominan; (a) realisme, yang 

memandang secara obyektif; (b) anti-realisme yang melihat realitas secara 

subyektif; dan (c) realisme kritis yang melihat realitas dengan subyektif dan 

obyektif. Menurut penulis, aliran terakhir ini mirip dengan Islam. Hanya saja, 

subyektifitas orang Islam sudah terisi oleh wahyu, sedang subyektivitas Barat 

hampa wahyu. 

Kedua, bahwa al-Ghazali membagi tipologi kemampuan manusia dalam 

memersepsi dan memahami “cahaya”, yaitu kaum awwam (awam), 

khawashsh, dan kaum khawashsh al khawashsh. Dalam artian bahwa ada 

lapisan pemahaman manusia di dalam menyerap “ilmu pengetahuan” baik 

yang bersifat hushuli maupun hudhuri. Pada umumnya pendidikan 

diproyeksikan agar mengantarkan peserta didik dari pemahaman yang awwam 

kepada pemahaman khawshsh, dan berhenti disitu saja, sehingga tidak sampai 

pada puncak pemahaman khawashsh al khawashsh. Hal itu terjadi karena 



18 

 

Abdurrohim  Volume 1 Nomor 1 Desember 2022 

pendidikan tidak dibangun di atas basis makrifat. Padahal pendidikan 

tidak sekedar berfungsi untuk melakukan pembebasan ( liberasi) manusia 

dari kebodohan (azh-zhulumat) dan humanisasi, tetapi juga upaya transendensi. Hal 

yang terakhir ini tidak dapat dilakukan, sepanjang makrifat tidak menjadi basis bagi 

proyeksi pendidikan, karena transendensi dan makrifatisasi bergerak pada medium yang 

sama. Menurut Naquib al-Attas, proses pembebasan (liberasi) pada mulanya bergantung 

pada ilmu pengetahuan, tetapi pada akhirnya selalu dibangun atas dan dibimbing oleh 

suatu bentuk ilmu pengetahuan khusus, yaitu, makrifat (ilmu pengenalan).44 

Ketiga, bahwa al-Ghazali berpandangan bahwa sejatinya manusia pada posisi 

‘adam (non-eksistensi), sebagai lawan dari pada cahaya sejati yaitu Tuhan. 

Dalam artian bahwa manusia pada dasarnya berada pada kondisi kebodohan 

(azh-zhulumat), sehingga diperlukan suatu bimbingan dan tuntunan untuk 

mengeluarkannya dari posisi “kegelapan” tersebut. Bimbingan dan tuntunan tersebut 

itulah yang oleh penulis sebut dengan pendidikan yang berbasiskan pada makrifat. Karena 

posisi dzat manusia adalah bersifat theomorfis, yaitu dengan pendidikan, manusia 

mengupayakan diri untuk lepas dari kutub kegelapan yang merupakan wilayah dominasi 

iblis, syaithan dan hawa nafsu menuju kutub cahaya yang dilimpahi oleh kekuatan dan 

hikmah ketuhanan. 

 Keempat, al-Ghazali menjadikan surah an-Nur: 24, ayat 35 dari al-Qur’an 

sebagai sumber inspirasi untuk menetapkan hierarki epistemologi makrifat 

dalam memperoleh dan mencapai ilmu pengetahuan (cahaya). Dari sini 

terlihat jelas perbedaan secara mendasar paradigma pendidikan Islam yang 

berbasiskan makrifat dengan paradigma pendidikan yang berkembang di dunia 

Barat. al-Ghazali menetapkan lima instrumen ruhani dalam mencapai ilmu, 

yaitu daya indrawi (ar-ruh  al-hisas), daya khayali, imajinasi (ar-ruh al-khayali), 

daya aqli, (akal, intelegensi), daya Pemikiran, dan daya Suci Kenabian. Bagi al-

Ghazali empirisisme adalah level paling rendah dalam proyeksi ilmu 

pengetahuan, dan rasionalitas merupakan bagian yang tidak terpisahkan dari 

daya Suci Kenabian. Dari sini juga terlihat jelas tidak ada dikotomisasi antara 

realitas empirik dengan rasionalisme sebagaimana yang terjadi pada filsafat 

Barat. 

Kaitannya dengan informasi data melalui kitab Tahdzib al-Akhlaq dari 

Ibnu Miskawaih, nilai terpenting yang dapat diambil adalah tentang pentingnya 

 
44 Wan Mohd Nor Wan Daud, Filsafat dan Praktik Pendidikan Islam, hlm. 336. 



19 

 

Abdurrohim  Volume 1 Nomor 1 Desember 2022 

menumbuhkan karakter akhlak pada diri peserta didik, sebagai aspek mendasar 

dari teleologi pendidikan Islam. Bedanya dengan al-Ghazali, Ibnu Miskawaih 

sama sekali tidak mendasarkan pandangannya pada ayat dan hadis dalam 

mengelaborasi persoalan akhlaq, dia banyak pandangannya pada prinsip etik 

yang berkembang pada dunia filsafat. 

Pada awal pembahasannya mengenai akhlaq, Ibnu Miskawaih 

sebelumnya menjelaskan tentang potensi-potensi yang bersifat ruhaniah dalam 

pembentukan akhlaq seseorang. Yaitu ; (a) daya bernafsu  (al-nafs  al-bahimiyah) 

sebagai daya yang terendah, (b) daya berani (al-nafs  al-sabu‘iyyah) sebagai daya 

pertengahan dan (c) daya berpikir (al-nafs al-nathiqah) sebagai daya tertinggi. 

Daya yang disebut terakhir ini memiliki peran sentral, dalam artian posisi 

rasionalitas menempati posisi penting. Akan tetapi rasionalitas yang 

dikembangkan oleh Ibnu Miskawaih memiliki pendekatan berbeda dengan 

rasionalisme Barat. Deskripsi rasionalitas Ibnu Miskawaih lebih bersifat 

ruhaniah dan tidak bersifat mental. 

Akhlaq yang dimaksud oleh Ibnu Miskawaih adalah kecenderungan 

untuk memilih sikap pertengahan, dimana jiwa al-nathiqah adalah sifat al-‘ilm 

diikuti oleh al-hikmah (kebijaksanaan). Adapun gabungan dari posisi tengah 

semua tersebut adalah keadilan/keseimbangan (al-‘adalah). Akhlaq juga 

merupakan potensi hereditas dan bisa juga hasil yang diperoleh  dengan belajar, 

pembinaan (al-ta’dib) dan nasehat terus menerus (al-mawa‘izh) sehingga 

menjadi sifat bentukan (malakah,habit), manusia secara alami ditetapkan dapat 

menerima akhlak yang baik melalui pendidikan.  

Oleh karena itu pendidikan (tarbiyah) secara teleologis memiliki tujuan 

yang sama dengan tujuan kerasulan yaitu untuk menyempurnakan keutamaan 

akhlaq, karena dekadensi akhlaq (moral-ethic) adalah pertanda terjerumusnya 

kemanusiaan pada kondisi kebodohan (azh-zhulumat). Sehingga pendidikan yang 

dimaksud di sini adalah yang berbasiskan makrifat, yang dalam praktiknya menurut Ibnu 

Miskawaih, guru memposisikan diri sebagai orang tua rohani (walid ruhani), orang 

yang dimuliakan (rabb basyari), pemilik manusia, dan kebaikan yang diberikan 

adalah kebaikan ilahi (ihsan ilahi). Dalam hal ini posisi guru tidak jauh beda 

dengan posisi seorang mursyid dalam pendidikan makrifat dalam zawiyah dan 

khanaqah-khanaqah, atau lembaga pendidikan sufi. 



20 

 

Abdurrohim  Volume 1 Nomor 1 Desember 2022 

Pendidikan berbasiskan makrifat merupakan solusi atas pola pendidikan 

yang terkooptasi oleh paradigma habis bagi positif-materialistik, karena cacat 

teologis, epistemologis, dan aksiologis dari modernitas, di mana dinamika ruh 

(fitrah) diletakkan dalam posisi sub-ordinat.45 Menurut Inayat Khan, kesalahan 

utama sistem pendidikan modern adalah bahwa sistem ini hanya mensyaratkan 

orang untuk memenuhi apa yang diinginkan dalam hidup, bagaimana agar 

seseorang bisa memenuhinya dengan melakukan berbagai cara, benar atau salah, 

dan seringkali tidak memikirkan kerugian atau rasa sakit yang ditimbulkan pada 

orang lain.46 Ia juga berpendapat bahwa proyeksi pendidikan harus 

mempertimbangkan lima sudut pandang yang berbeda: fisik, mental, moral, 

sosial dan spiritual. Jika satu sisi berkembang dan sisi lainnya tidak, secara alami 

peserta didik akan menunjukkan beberapa kekurangan dalam 

perkembangannya.47 

Salah satu nilai penting pendidikan berbasiskan makrifat adalah untuk 

mengolah aspek penghayatan transendental dalam pendidikan yang selama ini 

diragukan dan bahkan ditolak oleh kalangan penganut paham positivisme. 

Penolakan itu terjadi karena penghayatan tersebut sangat mempribadi, penuh 

misteri, dan kadang tidak terpahami.48 Selama ini obyek kajian pendidikan 

terpenjara pada potensi kognitif, afektif dan psikomotorik. Pandangan model 

Barat ini pada satu sisi mengabaikan apek penghayatan transendental yang 

merupakan inti dari doktrin Islam yang penting, yaitu konsep Ihsan. Menurut 

Noeng Muhadjir, meskipun aspek sufistik (baca; makrifat) tidak dapat direplikasi 

penghayatan substantifnya, namun dapat dikenal dan dihayati prosesnya.49 

Salah satu kedekatan metodologis antara makrifat dan paradigma 

pendidikan secara umum, adalah sama-sama bergerak pada wilayah pengalaman 

dan penafsiran. Keterlibatan aspek makrifat dalam proses pendidikan berfungsi 

untuk menanamkan nilai-nilai ilahiah (keimanan) sebagai pengalaman dasar 

(basic experience). Sebagaimana ditegaskan oleh Dewey, bahwa pendidikan 

bukan semata-mata proses, melainkan tujuan dalam dirinya sendiri yang bersifat 

reorganisasi, rekonstruksi, dan transformasi pengalaman menuju suatu tingkat 

 
45 Abdul Munir Mulkhan, Kecerdasan Makrifat: Jalan Pembebasan Manusia dari Mekanisme Konflik, 

Pidato Pengukuhan Guru Besar Filsafat Pendidikan Islam, Disampaikan dalam Rapat Senat Terbuka IAIN 
(UIN) Sunan Kalijaga Yogyakarta tanggal 31 Maret 2004, hlm.2-4.  

46 Inayat Khan, Education: from Before Birth to Maturity, (USA: Hunter House Inc., 1989), hlm. 130.  
47 Ibid, hlm. 131.  
48 Noeng Muhadjir, Ilmu pendidikan dan Perubahan Sosial, ed. V (Yogyakarta: Rake Sarasin, 2000), 

hlm. 165. 
49 Ibid, hlm. 61.   



21 

 

Abdurrohim  Volume 1 Nomor 1 Desember 2022 

pengalaman yang lebih tinggi. Suatu pengalaman bersifat salah didik apabila 

pengalaman itu menghalangi atau mencacatkan perkembangan selanjutnya.50 

Sebagai umat Islam, tentunya penanaman nilai-nilai ilahiah sebagai pengalaman 

dasar merupakan sesuatu yang tidak dapat ditawar-tawar lagi, karena kurangnya 

aspek mendasar tersebut tidak hanya menghalangi, akan juga tetapi juga akan 

mencacatkan proses perkembangan kepribadian seorang muslim. Oleh karena itu 

aspek makrifat yang menjadi wahana pengalaman dasar seorang pribadi muslim 

menjadi bersifat edukatif, karena dapat membantu perkembangan pengalaman 

berikutnya. 

Secara preskriptif, peran makrifat dalam proses pendidikan anak 

merupakan tema sentral pendidikan Islam tradisional yang selalu menjadikan 

keberhasilan individu dan kebahagiaan hidup di dunia dan akhirat sebagai cita-

cita dan tujuan pendidikan terpenting. Sebagaimana ditegaskan oleh Iqbal bahwa 

individualitas (khudi) merupakan suatu kesatuan yang nyata, mantap dan tandas, 

karenanya tujuan akhir pendidikan adalah untuk memperkokoh dan 

memperkuat individualitas dari semua pribadi, dan khudi merupakan pusat dan 

landasan dari keseluruhan organisasi kehidupan manusia51. Pendapat tentang 

pentingnya pengembangan individualitas juga diikuti oleh Naquib al-Attas, yang 

menyatakan bahwa penekanan terhadap individu mengimplikasikan 

pengetahuan mengenai akal, nilai, jiwa, tujuan dan maksud yang sebenarnya 

(dari kehidupan ini); sebab akal, nilai, dan jiwa adalah unsur-unsur inheren 

setiap individu52. Karenanya menurut Al-Attas, pendidikan adalah “penyemaian 

dan penanaman adab dalam diri seseorang”, atau yang disebut dengan ta’dib, 

yang apabila dijabarkan secara luas bermakna sebagai pengenalan dan 

pengakuan yang secara berangsur-angsur ditanamkan ke dalam manusia tentang 

tempat-tempat yang tepat dari segala sesuatu di dalam penciptaan sedemikian 

rupa, sehingga hal ini membimbing ke arah pengenalan dan pengakuan tempat 

Tuhan yang tepat di dalam tatanan wujud dan keperadaan53. 

 

 

 
50 John Dewey, Pengalaman dan Pendidikan, terj. John de Santo, (Yogyakarta: Kepel Press, 2002), hlm. 

147.   
51 K.G. Saiyidain, Percikan Filsafat Iqbal Mengenai Pendidikan, terj. M.I. Soelaeman (Bandung: CV. 

Diponegoro, 1981),hlm. 24.  
52 Sebagaimana dikutip Wan Mohd Nor Wan Daud, Filsafat dan Praktik Pendidikan..., hlm. 173.  
53 Syed Muhammad al-Naquib Al-Attas, Konsep Pendidikan dalam Islam, terj. Haidar Baqir 

(Bandung: Mizan, 1984) hlm. 64-65.   



22 

 

Abdurrohim  Volume 1 Nomor 1 Desember 2022 

 

D. Catatan Akhir. 

Ilmu yang dicapai melalui proses pendidikan berbasiskan makrifat juga 

disebut sebagai ilmu sejati yang oleh Ibnu Sina disebut sebagai sains yang 

mencari pengetahuan tentang esensi segala hal yang berkenaan dengan asal 

muasal Ilahiahnya. Ini merupakan pengetahuan tentang noumena, yang 

menghubungkan fenomena dengan asal muasal sejatinya yang merupakan 

sumber semua eksistensi.54 Oleh karena pendidikan berbasiskan makrifat 

menjadi sangat penting dalam menumbuhkan kesadaran ilahiah peserta didik, 

bersamaan ketika mereka mencerap pengetahuan. 

Berkaitan dengan hal tersebut, dalam pendidikan berbasiskan makrifat, 

tidak sekadar mengajarkan praktik amaliah, tetapi memberikan pemahaman 

secara filosofis tentang struktur realitas. Misalnya pandangan spesifik kaum sufi 

mengenai hierarki struktur realitas, di mana kaum sufi mendasarkan gagasan 

mereka pada keterangan yang diberikan oleh al-Qur’an, memformulasikan 

doktrin “lima keberadaan ilahiah” (al-hadharat al-ilahiyyat al-khams) untuk 

menggambarkan hierarki seluruh realitas. Yakni di atas realitas materiil, halus 

(subtil) dan spiritual (malakuti), ada tingkat realitas atau “keberadaan” 

selanjutnya yang lebih tinggi dalam hal ini, adalah alam sifat-sifat ilahiah (asma 

sifatiyah), artinya, sifat-sifat Tuhan, misalnya sifat-sifat yang merujuk pada-Nya 

sebagai pencipta dan pemberi wahyu. Pada tingkatan selanjutnya ada yang 

disebut dengan lahut yang dapat dipersamakan dengan prinsip kreatif atau 

wujud. Yaitu prinsip ontologis dari keseluruhan kosmos, dan karena itu 

merupakan Yang Absolut terhadap seluruh ciptaan. “keberadaan” selanjutnya 

atau yang tertinggi adalah Esensi Ilahi (al-dzat). “Derajat” yang diistilahkan oleh 

kaum sufi sebagai hahut ini adalah yang tertinggi dan tak terbatas, Wujud Tak 

Tergapai yang merupakan prinsip “tak dapat disifati” dan “tak dapat ditentukan”, 

dan oleh karena itu Absolut Murni. 

Konsepsi cahaya di dalam penjelasan al-Ghazali mengenai makrifat 

kepada Tuhan, menemukan signifikansinya dengan realitas sains modern, di 

mana dalam fisika modern, logika gagal memberi jawaban ketika tiba dalam 

persoalan sifat dasar cahaya. Sifat cahaya yang tak-terputus dan terputus 

sekaligus, maksudnya, memiliki sifat sebagai gelombang dan materi, sungguh 

 
54 Osman Bakar, Tauhid dan Sains, terj. Yuliani Liputo, (Bandung: Pustaka Hidayah, 1994), hlm. 33.  



23 

 

Abdurrohim  Volume 1 Nomor 1 Desember 2022 

merupakan suatu paradoks dalam fisika modern. Fenomena ini telah menggiring 

sejumlah ahli fisika untuk menoleh kepada mistisisme Timur untuk mencari 

penjelasan yang berarti terhadap persoalan itu.55 Maka dari itu, pendidikan 

berbasiskan makrifat bisa menjadi alternatif model pendidikan baru, karena 

proses pendidikan yang ada pada akhirnya akan mengantarkan peserta didik 

pada penemuan sebuah tingkat realitas baru. Yakni fenomena alamiah tentang 

tatanan supralogis dan suprarasional, yang membutuhkan pendekatan tertentu 

atau jenis metodologi tertentu, kaitannya dalam hal ini adalah makrifat. 

Akhir kata, dari sisi pendekatan tafsir, istilah makrifat di dalam al-Qur’an, 

di mana salah satu istilah yang dipakai adalah Li Ta’arafu, yaitu Allah SWT 

berperan sebagai Ilmun Adzim, atau sebagai pemilik ilmu pengetahuan yang 

memosisikan ilmu sebagai cahaya untuk menyinari manusia. Sehingga makrifat 

juga bermakna “upaya untuk mengetahui dengan mengambil dari yang Maha 

Tahu”. Dalam pengertian lain makrifat di dalam al-Qur’an juga bermakna “upaya 

mengenali untuk mengambil ilmu pengetahuan dari Allah SWT”. Wallahu 

A’lamu Bishawwab. 

 
Daftar Pustaka 

 

Abdul Munir Mulkhan, Kecerdasan Makrifat: Jalan Pembebasan Manusia dari 

Mekanisme Konflik, Pidato Pengukuhan Guru Besar Filsafat 

Pendidikan Islam, Disampaikan dalam Rapat Senat Terbuka IAIN 

(UIN) Sunan Kalijaga Yogyakarta tanggal 31 Maret 2004,  

Abdurrahman   Badawi,  Miskawaih,  dalam   M. M,  Sharif  (ed)  A  History  of  

Moslem Philosophy, 1963, Otto Harrassowitz,Weisbaden.   

Abu  al-‘Ila  ‘Afifi, “Tasdir ‘Amm,” dalam  Abu  Hamid al-Ghazali, Misykat al- 

Anwar, diedit dan diberi pengantar oleh Abu  al-‘Ila ‘Afifi, 1964 

ad-Dar al- Qawmiyah, Kairo. 

Harun Nasution, Filsafat dan Mistisisme dalam Islam, 1983, Bulan Bintang, 

Jakarta 

Ibn Miskawaih, Al-Fauz al-Asghar, 1325 H, Matba‘ah al-Sa‘adah, Kairo. 

Ibn Miskawaih, Tahdzib al-Akhlaq wa Tathhir al-A‘raq, diedit oleh Hasan  

Tamim,  tt ,Mansyurat Dar Maktabah Al-Hayah, Cetakan II, Beirut. 

Ibn Miskawaih, Tahdzib al-Akhlaq, diedit oleh Ibn Khatib, 1398 H, Al-Mathba‘ah 

al-Mishriyah wa Maktabuha, Cetakan I, Kairo. 

Inayat Khan, Education: from Before Birth to Maturity, 1989, Hunter House 

Inc., USA. 

 
55 Ibid, hlm. 44.  



24 

 

Abdurrohim  Volume 1 Nomor 1 Desember 2022 

Laleh Bakhtiar, Sufi:  Expressions of the Mystic Quest, 1976, Avon Books, New 

York  

Mir Valiuddin, Contemplative Disciplines in Sufism, 1980, East-West 

Publications (UK) Ltd., London 

Noeng Muhadjir, Ilmu pendidikan dan Perubahan Sosial, ed. V, 2000, Rake 

Sarasin, Yogyakarta. 

Osman Bakar, Tauhid dan Sains, 1994, terj. Yuliani Liputo, Pustaka Hidayah, 

Bandung. 

Syed Muhammad al-Naquib Al-Attas, Konsep Pendidikan dalam Islam, 1984, 

terj. Haidar Baqir, Mizan, Bandung. 

Wan Mohd Nor Wan Daud, Filsafat dan Praktik Pendidikan Islam Syed. M. 

Naquib Al-Attas, 2002 terj. Hamid Fahmy dkk, Mizan, Bandung. 

 


