Pendidikan Berbasiskan Makrifat
(Telaah Kitab Misykat al-Anwar Al-Ghazali dan
Tahdzib al-Akhlaq Ibnu Miskawaih)

Abdurrohim?

Abstrak

Dunia pendidikan global saat ini mengalami proses dekadensi dan anomali.
Menggambarkan bahwa dunia pendidikan sudah tercerabut dari akar
spiritualitasnya, yaitu makrifat kepada Allah. Dunia persekolahan hanya
mencetak manusia yang cerdas secara intelektual, atau secara emosional, tetapi
tercerabut dari akar kesejatian dirinya, yaitu fitrah untuk bertauhid dan
mengesakan Allah. Dalam khazanah pemikiran Islam, dimensi spiritualitas
dalam pendidikan, telah dielaborasi secara mendalam oleh para pemikir Muslim,
di antaranya Imam Al-Ghazali dan Ibnu Miskawaih. Kedua tokoh ini masing-
masing memiliki kekhasan di dalam mengulas persoalan pendidikan jiwa bagi
seorang Muslim. Al-Ghazali menggali dalam perspektif spiritual atau tasawuf,
sedangkan Ibnu Miskawaih mengelaborasi dengan pendekatan falsafi, atau
dimensi aksiologis kejiwaan manusia. Tulisan ini berupaya melakukan sintesis
dan berupaya mendedahkan secara komparatif tentang bagaimana peranan
konsep makrifat dalam khazanah pendidikan Islam, melalui dua karya
monumental yaitu kitab Misykat al-Anwar Al-Ghazali dan Tahdzib al-Akhlaq
Ibnu Miskawaih

Kata Kunci: Makrifat, Tasawuf, Akhlak, Karakter, Tauhid.

A. Pendahuluan.

Sejak awal diwahyukannya al-Qur'an melalui surah al-Alaq 1-5, sudah
tergambar bahwa konstruksi pengetahuan dalam Islam dibangun di atas nilai-
nilai tauhid. Dari ayat-ayat yang pertama turun tersebut terlihat bahwa ada
perintah untuk “membaca” yang merupakan proses pencapaian ilmu
pengetahuan dengan rambu-rambu “atas nama Tuhan”. Sehingga proses
pencapaian ilmu harus ekuivalen dengan proses makrifat. Paling tidak ada tiga
aspek di dalam kelima ayat tersebut, yaitu makrifat terhadap Tuhan (Rabb),
makrifat terhadap manusia (al-insan) dan makrifat terhadap alam semesta
(alam). Karena Tuhan sebagai wujud absolut merupakan realitas tertinggi dan

fundamental, maka salah satu target atau tujuan pendidikan Islam dengan

t STIS Hidayatullah Balikpapan dan Ketua Bidang Penelitian dan Pengkajian MUI Kota Balikpapan,
abiem.syam @gmail.com.



MADINATUL B ERY )

JURNAL STUDI ISLAM

sendirinya harus diarahkan pada upaya dan metode pengenalan dan pengakuan
yang benar mengenai Tuhan.

Oleh karena itu proses pendidikan sebaiknya dilandaskan pada
paradigma ketiga aspek tersebut, yaitu sejak dini harus ditanamkan pemahaman
tentang ketuhanan (makrifat ar-Rabb), sebagai bekal bagi peran manusia
sebagai pelaku budaya (makrifat al-insan) dan pencipta budaya (makrifat al-
Alam). Hal ini menjadi penting karena secara umum telah dibedakan secara
diametral antara al-ilm’ dan ma'rifat, di mana al-ilm’ dipahami semata-mata
ilmu pengetahuan yang diperoleh dari proses rasio-empirik, dan ma’rifat yang
dipahami secara khusus sebagai pengetahuan mengenai Tuhan yang dicapai
melalui gnosis atau illuminasi spiritual.

Bagaimanapun, sekurang-kurangnya ada satu hadits Qudsi terkenal yang
di dalamnya Tuhan mengatakan, “Aku adalah harta terpendam (kuntu kanzan
makhfiyyan), dan Aku suka untuk diketahui (melalui makrifat), maka Aku
ciptakan makhluk agar Aku diketahui (fa-ahbabtu’ an u’rafa fa-khalagtu al-
khalga li-u’rafa). Sehingga adalah kurang tepat jika makrifat dianggap sebagai
kebalikan dari al-Ilm’, sebab para sufi tingkat tinggi sendiri tidak membuat
pembedaan yang dualistis antara keduanya: ‘ilm adalah umum dan spesifik
(mwmal dan mufashshal), sedangkan makrifat hanyalah spesifik (mufashshal),
tetapi bukan berarti makrifat yang lebih superior.2

Tulisan ini berupaya menggali kembali khazanah tentang keterkaitan
antara pendidikan sebagai wahana pencarian ilmu pengetahuan dengan makrifat.
Dalam hal ini karya al-Ghazali merupakan karya yang berisi wawasan filosofis
mengenai upaya memahami hakikat ketuhanan (makrifat al-Rabb). Kitab
Misykat al-Anwar adalah salah satu karya terakhir al-Ghazali yang oleh para
ahli dinilai sebagai kitab yang sangat istimewa. Di dalam kitab ini, ditemukan
pandangan-pandangan esoterik dan filosofis al-Ghazali yang radikal. Abu al-‘Ila’
'Afifi misalnya, menyimpulkan bahwa kitab Misykat menggambarkan posisi
atau sikap final al-Ghazali dalam masalah-masalah sufistik yang mendasari
pandangan akhirnya mengenai tasawuf.3 Sementara itu karya Ibnu

Miskawaih dimunculkan dalam rangka sebagai kelanjutan dari proses

2 Wan Mohd Nor Wan Daud, Filsafat dan Praktik Pendidikan Islam Syed. M. Naquib Al-Attas, terj.
Hamid Fahmy dkk, (Bandung: Mizan, 2002), hlm. 350.

3 Abt al-Tla ‘Afifi, “Tasdir ‘Amm,” dalam AbG Hamid al-Ghazali, Misykat al- Anwar,diedit dan
diberi pengantar oleh Abl al-Tla ‘Afifi (Kairo: ad-Dar al- Qawmiyah, 1964), hlm. 7.

Abdurrohim Volume 1 Nomor 1 Desember 2022



MADINATUL B ERY ;

JURNAL STUDI ISLAM

makrifat terhadap Tuhan, yaitu peranan akhlak sebagai basis moral
penting dalam proyeksi pendidikan Islam, kaitannya dengan peran
manusia sebagai pelaku budaya (makrifat al-Insan) dan pencipta budaya

(makrifat al-Alam).

B. Informasi Data.
1. Metafisika Cahaya: Pandangan al-Ghazali

Tema “Cahaya” dipahami sebagai Realitas Utama, dalam diskursus
ajaran tasawuf, merupakan salah satu tema sentral dalam beberapa karya para
sufi. “Cahaya” dalam banyak hal menjadi konsep favorit terminologi spiritual
(tasawuf) yang biasanya dilambangkan secara metafor (majazi) dengan
pengetahuan. Ayat al-Qur’an yang menjelaskan bahwa “Tuhan adalah cahaya
langit dan bumi” (an-Nur: 24, ayat 35) yang kemudian dimensi kosmogonis dan
kosmologisnya diperkuat oleh Rasul saw dengan sabdanya, “Yang pertama kali
diciptakan Tuhan adalah Cahaya”, telah menjadi rujukan yang absah dan
mencerminkan peranan utamanya dalam tradisi keagamaan dan keilmuan
Islam.

Misi utama kerasulan juga demikian, yaitu untuk membimbing
manusia menuju cahaya kebenaran, bahkan al-Qur’an berkali-kali
menjelaskan bahwa Tuhan menuntun manusia dari kegelapan menuju cahaya,
min azh-zhulumat ila an-nur.4 Sehingga dalam pendidikan Islam, misi utama
kerasulan tersebut juga semestinya juga menjadi misi pendidikan Islam,
secara metaforis, azh-zhulumat dimaknai sebagai kebodohan dan an-nur,
dimaknai sebagai ilmu pengetahuan. Dalam hal ini proses transformasi
dari kebodohan menuju ilmu pengetahuan (cahaya), dan saluran
utamanya adalah pendidikan (tarbiyah).

Al-Ghazali memulai pembahasannya dalam kitab Misykat al-Anwar
dengan terlebih dahulu menjelaskan pengertian “cahaya”. Menurut al-
Ghazali cahaya memiliki makna yang berbeda. Perbedaan makna ini
tergantung kepada siapa yang mempersepsinya dalam hal ini al-Ghazali

membagi manusia sebagai subyek yang memahami dan mempersepsi

4 Lihat misalnya QS. Al-Ahzab/33: 43; al-Hadid/57: 9; dan at-Thalaq/65: 11.

Abdurrohim Volume 1 Nomor 1 Desember 2022



MADINATUL B ERY .

JURNAL STUDI ISLAM

cahaya menjadi tiga golongan, yaitu kaum awwam (awam), khawashsh,
dan kaum khawashsh al khawashsh.5

Menurut al-Ghazali, cahaya bagi kaum awwam, menunjukkan pada
sesuatu yang tampak, dan penampakan itu adalah sesuatu yang nisbi.
Adakalanya sesuatu itu tampak tidak terhalangi oleh selainnya, dan
adakalanya tersembunyi. Dengan demikian ia tampak (zhahir) dan
tersembunyi (bathin) secara nisbi.t

Penampakan ini bagi kaum awam bersandar sepenuhnya pada
pancaindra, dan yang paling kuat dan paling penting dalam hal ini adalah indra
penglihatan.7 Selanjutnya al-Ghazali mengklasifikasi segala sesuatu yang
berkaitan dengan indra penglihatan menjadi tiga bagian, yaitu:

Yang tidak tampak dengan sendirinya, seperti benda-benda yang gelap.

b. Yang tampak dengan sendirinya, tetapi tidak menampakkan yang lainnya,
seperti benda-benda yang bersinar, misalnya bintang- bintang dan bara api
yang tidak menyala.

c. Yang tampak dengan sendirinya dan juga menampakkan benda-benda
lainnya, misalnya matahari, bulan, api yang menyala dan pelita.8

Yang disebut terakhir inilah yang oleh al-Ghazali disebut cahaya dalam
persepsi kaum awam. Dengan demikian, cahaya bagi kaum awam adalah sesuatu
yang tampak oleh indra penglihatan (mata) sebagai sesuatu yang bersinar dan
dapat menampakkan benda lainnya. Dalam hal ini, hal-hal yang dapat diindra
oleh mata sebagai sesuatu yang bercahaya adalah hal-hal yang bersifat material,
seperti matahari, bulan, api, pelita, dan lain sebagainya, yang dalam tasawuf
merupakan salah satu bagian Realitas yang berderajat paling rendah. Dilihat dari
struktur hierarkis pengetahuan, persepsi kaum awam mengenai cahaya yang

didasarkan pada analisis data indriawi dengan pengamatan terhadap alam fisik

5 Al-Ghazali, Misykat al-Anwar, hlm. 43. Sebuah Hadis Nabi saw, “Berbicaralah dengan dengan

manusia sesuai dengan kadar akalnya” tampaknya menjadi acuan atau sandaran al-Ghazali dalam membagi
manusia menjadi tiga golongan ini. Harun Nasution menjelaskan pembagian al-Ghazali ini sebagai
berikut: Pertama, kaum awam yang caraberpikirnya sederhana sekali. Kedua, kaum pilihan (khawashsh) yang
akalnya tajam dan berpikir secara mendalam. Ketiga, kaum pendekar (khawashsh al-khawashsh). Kaum
awam dengan daya akalnya yang sederhana sekali tidak dapat menangkap hakikat-hakikat. Mereka
mempunyai sifat lekas percaya dan menurut. Golongan ini harus dihadapi dengan memberi nasihat dan
petunjuk. Kaum pilihan yang daya akalnya kuat dan mendalam harus dihadapi dengan sikap menjelaskan
hikmah-hikmah, sedang kaum pendekar dengan sikap mematahkan argumen-argumen, lihat Harun
Nasution, Filsafat dan Mistisisme dalam Islam, (Jakarta: Bulan Bintang, 1983), hlm. 46.

6 Al-Ghazali, Misykat al-Anwar, hlm. 43.

7 Ibid, hlm. 43-44.

8 Ibid, hlm. 44.

Abdurrohim Volume 1 Nomor 1 Desember 2022



MADINATUL B ERY :

JURNAL STUDI ISLAM

ini berada pada tingkatan yang paling rendah. Tingkatan pemahaman ini disebut
juga dengan tingkatan ilmiah, di mana alam fisik dipahami melalui indra dan
pengamatan ilmiah.

Jika esensi cahaya bagi kaum awam adalah sesuatu yang tampak
oleh indra penglihatan (mata) atau sesuatu yang dapat diindra oleh mata,
bagi kaum khawashsh lebih melihat kepada daya yang bisa menyerap cahaya.
Menurut al-Ghazali, cahaya bagi mereka adalah “ruh” yang memiliki daya lihat.?
Oleh karena itu, bagi kaum khawashsh, cahaya lebih utama dinisbahkan
kepada ‘ruh yang melihat’ (ar-ruh al-bashirah), sebagai suatu unsur yang harus
adadalam pencerapan (makrifat).

Dengan demikian, kaum khawashsh dalam mempersepsi cahaya lebih
menukik jauh ke dalam diri manusia. Menurut mereka, cahaya adalah “mata”
yang memiliki sifat kesempurnaan, yang adakalanya disebut dengan istilah ‘aql,
ruh, atau nafs.° Di mata kaum khawashsh, mata lahiriah yang disebut
cahaya dalam persepsi kaum awam adalah kegelapan, dan ia merupakan satu di
antara mata-mata (spion) bagi akal untuk mengawasi khazanah yang paling
rendah dan melaporkannya kepada akal hingga akal dapat menetapkan
keputusannya dengan tepat. Akal mampu memancarkan cahaya. Akal bukan
hanya membuat kita mampu memersepsi obyek-obyek lain, tetapi akal juga akan
mampu melampaui ruang dan waktu, karena ia berasal dari realitas yang sama
dengan alam ruh, yang tidak semata- mata merujuk kepada daya analitis dari
otak kita.n

Menurut al-Ghazali, kata “ruh” dan kata “hati” mempunyai makna yang
sama, dan bahwa mustahil memahami keduanya melalui upaya intelektual.
Secara epistemologi menurut al-Ghazali, bahwa akal manusia adalah sebuah
substansi spiritual yang sumber atau prinsipnya adalah akal ilahi atau logos, yang
juga merupakan prinsip dari alam makrokosmik.

Kaum sufi tampaknya sepakat bahwa mustahil mencapai makrifat
tentang esensi ruh melalui akal diskursif. Akal tidak sanggup memahami cahaya-
cahaya abstrak (al-Anwar al-mujarrad). Cahaya-cahaya bisa dipahami melalui

penyingkapan spiritual, atau melalui rahmat Allah. Dan ini hanya mungkin

9 Ibid, hlm. 45.
10 Tbid, hlm. 46.
u Jbid, hlm. 53.

Abdurrohim Volume 1 Nomor 1 Desember 2022



MADINATUL B ERY ‘

JURNAL STUDI ISLAM

dilakukan manakala seorang menutup pintu, bukan hanya pada indra-indra
eksternal, serta membebaskan hati dari segenap belenggu badani dengan tekad
kuat untuk berusaha memahami berbagai hal spiritual yang abstrak. Hanya
dengan cara ini sajalah esensi ruh terungkap oleh kaum sufi dan hanya dengan
cara ini pula mereka memperoleh makrifat.

Dengan demikian, sejauh ini terlihat bahwa meski belum sampai kepada
penjelasan makna cahaya sebagaimana yang dipahami oleh kaum khawashsh al
khawashsh, istilah “cahaya” yang dielaborasi oleh al-Ghazali dalam paparan di
atas tidak digunakan dalam pengertian epistemologis sepenuhnya, tetapi
dimaksudkan untuk mencakup makna yang lebih luas di mana cahaya fisik
hanyalah salah satu penjelmaannya. Dengan demikian, cahaya tidak hanya
bersifat material, tetapi juga non material. Uraian-uraian al-Ghazali lebih lanjut
memperlihatkan bahwa cahaya diterapkan baik pada realitas tertinggi (Tuhan)
maupun makhlug. Berdasarkan pemahaman dan penafsiran tersebut, al-Ghazali
tampaknya telah mempertimbangkan dan mempersiapkan dengan cermat untuk
melangkah ke pembahasan makna cahaya yang lebih hakiki (cahaya sebagaimana
yang dipahami kaum khawashsh al-khawashsh).

Sampai di sini al-Ghazali kemudian mengalihkan pembicaraan kepada
antitesa dari cahaya itu, yaitu kegelapan. Menurut al-Ghazali, tidak ada
kegelapan sepekat kegelapan ‘adam (non-eksistensi). Menurutnya,’ adam
adalah kegelapan. Sebab sesuatu dinamakan gelap karena ia tidak tampak bagi
penglihatan, tidak menjadi maujud bagi penglihatan, meski ia sebenarnya "ada"
dalam dirinya. Oleh karena itu, sesuatu yang tidak ada, baik untuk sesuatu yang
lain maupun untuk dirinya sendiri, sepatutnya itulah yang dimaksud dengan
kegelapan, yang menjadi lawan dari keberadaan yaitu cahaya.®s Di titik inilah ia
dekat kepada doktrin wahdat al-wujud. Yaitu doktrinnya yang menyatakan
bahwa sebenarnya tidak ada yang ada dalam wujud kecuali Allah, karena wujud
segala sesuatu selain Dia adalah pinjaman atau berasal dari Dia; wujud pinjaman
apa pun berada pada hukum atau sifat apa yang tiada (fi hukm al-ma’dum).
Karena itu, alam pada hakikatnya tidak mempunyai wujud. Pendapat Al-Ghazali
tersebut tidak berbeda dengan apa yang kemudian dikemukakan oleh Ibn 'Arabi

ketika menggambarkan hubungan antara Tuhan dan alam yang digambarkan

12 Lihat Mir Valiuddin, Contemplative Disciplines in Sufism, London: East-
West Publications (UK) Ltd., 1980, h. 259.
13 Al-Ghazali, Misykat al-Anwar, hlm. 57.

Abdurrohim Volume 1 Nomor 1 Desember 2022



MADINATUL B ERY .

JURNAL STUDI ISLAM

dengan hubungan antara cahaya dan kegelapan. Karena wujud hanya milik
Tuhan, maka ‘adam (ketiadaan) adalah "milik" alam. Karena itu Ibn 'Arabi
mengatakan bahwa wujud adalah cahaya dan ‘adam adalah kegelapan.

Bagi para sufi, cahaya dan kegelapan adalah pengalaman- pengalaman
metaforis. Ketika Yang Mutlak tampak dalam kesadaran seorang sufi, Dia tampak
sebagai kesatuan yang tak-terkotori, seperti cahaya. Semua keragaman dan
kemajemukan lenyap dalam kegelapan. Dengan demikian, ketika cahaya
memperlihatkan penampakan penuhnya, segala sesuatu lenyap. Cahaya
menyebabkan kegelapan. Tetapi, karena semuanya kehilangan individualitasnya
dan lenyap dari kesadaran, secara paradoksikal, seluruh alam berubah menjadi
samudera cahaya. Keluar dari kedalaman cahaya ini semua yang hilang dalam
kegelapan mulai dilahirkan kembali dalam individualitas mereka masing-masing;
tetapi, pada tahap ini mereka adalah kegelapan yang jauh sama sekali dari
cahaya murni keperiadaan.4

Selanjutnya, al-Ghazali menyatakan bahwa Wujud (eksistensi) adalah
cahaya. Eksistensi ini sendiri terbagi dua yakni, yang memiliki eksistensi pada
dirinya sendiri dan yang memiliki eksistensi dari sesuatu selainnya. Eksistensi
yang terakhir ini adalah barang pinjaman yang tidak bernilai dengan sendirinya.
Karena bila eksistensinya dilihat dari sudut dirinya sendiri, sesungguhnya ia
adalah ketiadaan yang murni. Eksistensinya hanyalah nisbi belaka, bukan wujud
yang sebenarnya. Dengan demikian, al-Ghazali menyimpulkan bahwa eksistensi
yang hakiki adalah Allah SWT, sebagaimana cahaya yang hakiki adalah Allah
swt.15

Pesan spiritual yang dapat ditangkap dari pemaparan al-Ghazali di atas
adalah bahwa Tuhan bagaimanapun adalah satu-satunya yang eksis. Jika kita
menempatkan eksistensi kita dekat pada eksistensi-Nya, kita akan melihat bahwa
kita sepenuhnya berasal dari-Nya. Kita sesungguhnya tidak memiliki eksistensi.
Kita hanya menerima pancaran cahaya eksistensi-Nya, yang pada akhirnya juga
akan kembali pada Sumbernya. Oleh sebab itu, jika manusia ingin menemukan
eksistensi dirinya yang sesungguhnya, dia harus mencarinya di dalam non-
eksistensi dirinya sendiri. Atau dengan kata lain, jika manusia ingin mendekati

Tuhan, ia harus menjauhkan diri dari penjara keberadaan.

14. Lihat Laleh Bakhtiar, Sufi: Expressions of the Mystic Quest, (New York:
Avon Books, 1976), hlm. 117.
15 Al-Ghazali, Misykat al-Anwar, hlm. 57.

Abdurrohim Volume 1 Nomor 1 Desember 2022



MADINATUL B ERY '

JURNAL STUDI ISLAM

2. Hierarki Epistemologi Makrifat Menurut Al-Ghazali.

Al-Ghazali juga memahami adanya hierarki epistemologis daya rohani
dalam kaitannya dengan pemahaman terhadap ayat-ayat al-Qur'an.
Pertama,daya indrawi (ar-ruh al-hisas), yaitu daya yang menerima sesuatu yang
dikirim oleh pancaindra. Daya ini adalah asal dan awal daya makhluk hidup.
Dengan daya ini semua makhluk hidup menjadi hidup. Ia sudah ada walaupun
dalam diri seorang bayi yang masih menyusu. Kedua, daya khayali, imajinasi (ar-
ruh al-khayali), yaitu daya yang merekam keterangan yang dikirim oleh
pancaindra, menyimpannya rapat-rapat untuk kemudian disampaikan kepada
daya aqli (intelegensi) di atasnya, pada saat dibutuhkan. Ketiga, daya aqli, (akal,
intelegensi), yaitu daya yang dapat mencerap makna-makna di luar indra dan
khayal. Daya ini adalah substansi manusiawi yang hanya khusus ada padanya,
tidak ada pada hewan atau pun anak-anak kecil. Jangkauan pencerapannya
adalah pengetahuan dharuri (aksiomatis) dan universal.1®

Keempat, Daya Pemikiran, yaitu yang mengambil ilmu-ilmu aqli yang
murni kemudian melakukan penyesuaian-penyesuaian dan penggabungan-
penggabungan dan darinya ia mengambil kesimpulan- kesimpulan. Selanjutnya
bila telah memperoleh dua hasil kesimpulan, misalnya, ia akan
menggabungkan keduanya sekali lagi, agar beroleh kesimpulan-kesimpulan baru
pula. Dengan demikian, pengetahuannya makin lama makin bertambah terus-
menerus secara tak terhingga (tanpa batas). Kelima, Daya Suci Kenabian, yaitu
yang hanya khusus bagi para nabi dan sebagian para wali. Dengan daya ini,
selubung kegaiban dan hukum-hukum akhirat serta sejumlah pengetahuan
tentang kerajaan lelangit dan bumi bahkan pengetahuan-pengetahuan rabbani
(ketuhanan) menjadi tersingkap, yang semuanya tak mampu dijangkau oleh daya
akal dan pemikiran.?7

Al-Ghazali menyebutkan bahwa perbandingan antara kelima daya yang
telah disebutkan di atas dengan misykat, kaca, pelita, pohon, dan minyak, bisa
menjadi pembicaraan yang sangat panjang. Karena itu, al-Ghazali di dalam kitab
ini hanya menyingkat dan mencukupkan diri dengan mengingatkan metode

permisalannya. Pertama, daya indrawi. Kata al-Ghazali, “Bila anda perhatikan

16 Jbid, hlm. 81.
17 Ibid, hlm. 82.

Abdurrohim Volume 1 Nomor 1 Desember 2022



MADINATUL B ERY 0

JURNAL STUDI ISLAM

kekhasan atau karakteristik dayanya, Anda akan mendapatkan cahaya-cahayanya

keluar dari berbagai celah, seperti mata, telinga, lubang hidung dan sebagainya.

Karena itu, perumpamaan yang paling tepat dan cocok dengan daya spiritual di

alam syahadah ini adalah ceruk atau misykat.”8

Kedua, tentang daya akliah (yang berkaitan dengan akal atau inteligensi).

Akal memberi pengetahuan akan Gagasan Ilahiah. Kata al-Ghazali,

perumpamaandaya akliah dengan mishbah (lampu) ini menjadi jelas, karena ia

bisa menyebarkan cahayanya yang terang ke seluruh dunia, sehingga tidak heran
jika para nabi disebut sebagai “pelita bercahaya” (siraj munir).»

Ketiga, daya khayali (imajinatif). Al-Ghazali menyebutkan bahwa daya ini
memiliki tiga karakteristik (sifat khas):

a. Ia berasal dari materi dunia rendah (alam dunia) yang pekat. Sebab sesuatu
yang dikhayalkan memiliki kadar, bentuk dan arah terbatas dan tertentu,
dengan kedekatan dan kejauhan yang nisbi ditinjau dari pandangan si
penghayal. Sedangkan di antara ciri sesuatu yang pekat yang dilukiskan
dengan sifat-sifat benda adalah ketertutupannya dari cahaya-cahaya
intelegensi murni yang tidak mungkin dilukiskan dengan arah, kadar, dekat,
dan jauh.

b. Khayal yang pekat ini bila dijernihkan, dihaluskan, didisiplinkan dan
dikendalikan, akan mendekati batas makna-makna yang dapat dicerap oleh
akal, sehingga hampir menyamainya dan tidak menghalangi pancaran cahaya
dari akal.

c. Khayal pada awal pertumbuhannya sangat diperlukan untuk mengendalikan
pengetahuan akal agar tidak goyah, tidak terombang-ambing dan tidak
bercerai-berai sehingga tak terkendali. Hal ini mengingat bahwa fungsi
imajinasi adalah menghimpun misal-misal imajinatif untuk kepentingan
pengetahuan ‘aqgli.2°

Ketiga ciri khas ini, kata al-Ghazali tidak bisa dijumpai pada benda apapun di

alam kasat mata, dalam kaitannya dengan “cahaya yang melihat”, kecuali pada

“kaca”. Kaca tadinya berasal dari substansi (jauhar) yang pekat, tetapi setelah

dijernihkan dan dibeningkan, ia berubah menjadi tembus pandang,

transparan terhadap cahaya pelita, bahkan ia mampu merambatkan cahaya

18 Ibid, hlm. 84.
19 Ibid, hlm. 84.
20 Tbid, hlm. 84.

Abdurrohim Volume 1 Nomor 1 Desember 2022



MADINATUL B ERY 0

JURNAL STUDI ISLAM

tersebut dengan cara yang baik. Selain itu, ia juga menjaga cahaya pelita dari
terpaan angin. Karena sifatnya yang demikian, kata al-Ghazali, maka zujajah
(kaca) adalah sebaik-baik misal untuk daya khayali.2

Keempat tentang daya pemikiran (daya reflektif). Nalar berarti memulai
dari satu proposisi, lalu bercabang menjadi dua, dan dua menjadi empat.
Demikian seterusnya, sampai nalar menjadi sangat banyak akibat proses
pengembangan logis ini. Kesimpulan ini dapat berlanjut, sesuai dengan
jumlahnya. Kata al-Ghazali, lambang yang cocok adalah pohon. Jika dipikirkan
lebih lanjut, bahwa buah dari nalar diskursif adalah bahan untuk menggandakan,
mendirikan, dan menetapkan segala pengetahuan, tentu tak akan dilambangkan
dengan sembarang pohon semacam jeruk, apel, atau nanas. Kata al-Ghazali,
pohon yang melambangkan nalar haruslah pohon zaitun, karena inti sari buah
zaitun adalah minyaknya, yang merupakan bahan pelita dan memiliki keunikan,
tidak seperti minyak lain, yang meningkatkan terang pelita. Jika orang menyifati
pohon berbuah istimewa ini berkah, tentulah pohon yang buahnya tak terbatas
juga bisa disebut berkah. Akhirnya, karena konsekuensi proposisi akal murni itu
tidak berkaitan dengan arah atau jarak, maka ia disebut dengan tidak di sebelah
timur (sesuatu) dan tidak pula di sebelah barat-(nya).22

Kelima, tentang daya suci kenabian yang dinisbahkan kepada para nabi
dan kepada para wali jika daya tersebut sedang dalam puncak kebenderangan
dan kejernihan. Daya pemikiran terbagi kepada dua jenis:

a. Yang memerlukan pengajaran, pengaktifan dan sokongan kekuatan dari
luar dirinya agar tetap dapat kesinambungan pengetahuan.
b. Yang amat sangat jernih sehingga ia seakan-akan mengaktifkan dirinya

sendiri tanpa sokongan dari luar.23

Menerapkan pertimbangan ini, kata al-Ghazali, terlihat betapa sangat
tepat dan pantas bila fakultas alamiah yang terang dan kuat ini digambarkan
dengan ungkapan, “nyaris bercahaya (menyala) minyaknya walaupun tak
tersentuh api”, karena ada di antara para ahli makrifat yang cahayanya bersinar
begitu terang sehingga hampir-hampir tak bergantung pada apa yang dipasok

oleh para nabi, sementara ada nabi-nabi yang cahayanya hampir-hampir tak

21 Jbid, hlm. 85
22 Jbid, hlm. 86.
23 Ibid, hlm. 86.

Abdurrohim Volume 1 Nomor 1 Desember 2022



MADINATUL B ERY i

JURNAL STUDI ISLAM

bergantung pada apa yang dipasok oleh malaikat. Perlambangan ini sangat tepat
untuk melambangkan jenis ini.24

Selanjutnya al-Ghazali menjelaskan bahwa, oleh karena cahaya-cahaya
ini berurutan di atas sebagian yang lain, maka cahaya indra yang datang paling
awal adalah fondasi dan persiapan untuk imajinasi (karena imajinasi hanya
mungkin ada dalam perpaduan dengan indra); cahaya akal dan nalar diskursif
datang setelahnya. Semua itu menjelaskan mengapa kaca menjadi
tempat bagi keberadaan pelita dan lubangnya tempat bagi kaca. Maksudnya,
pelita berada di dalam kaca dan kaca di dalam lubang. Akhirnya, eksistensi,
sebagai urutan cahaya yang bertahap, menjelaskan kata-kata cahaya di atas
cahaya. 25

Dari paparan mengenai penafsiran al-Ghazali terhadap pemisalan-
pemisalan dalam ayat cahaya di atas terlihat bahwa al-Ghazali berangkat dari
istilah-istilah yang dipakai oleh para filosof dalam hal daya-daya (ruh-ruh)
dalam diri manusia lalu kemudian memadankannya dengan istilah-istilah
pemisalan dalam ayat cahaya tersebut setelah terlebih dahulu menganalisis ciri-
ciri utama yang melekat pada setiap pemisalan tadi.

Namun yang terpenting dari penafsiran al-Ghazali tersebut adalah bahwa
al-Ghazali telah menjelaskan kepada kita maksud ayat “Allah membimbing
dengan cahaya-Nya, siapa yang dikehendaki,” bukan hanya berupa agama,
sebagaimana yang sering dipikirkan, tetapi juga meliputi semua daya-daya jiwa
yang dimiliki manusia seperti indra, akal, imajinasi, daya pikir, dan intuisi.
Dengan demikian dapat disimpulkan bahwa Allah membimbing manusia melalui
indra, akal, imajinasi, daya fikir, dan intuisi. Karena itu, kalau kita ingin
mendapat bimbingan dari Allah, harus menggunakan daya-daya tersebut sebaik-

baiknya.

3. Konsep Manusia dan Akhlaq: Pandangan Ibnu Miskawaih.
Sejalan dengan pandangan al-Ghazali, Ibn Miskawaih di dalam kitabnya
juga menjelaskan bahwa manusia memiliki tiga daya, yaitu ; (@) daya bernafsu
(al-nafs al-bahimiyah) sebagai daya yang terendah, (b) daya berani (al-nafs al-
sabu‘iyyah) sebagai daya pertengahan dan (c) daya berpikir (al-nafs al-

24 Ibid, hlm. 86.
25 Ibid, hlm. 86.

Abdurrohim Volume 1 Nomor 1 Desember 2022



MADINATUL B ERY 2

JURNAL STUDI ISLAM

nathiqgah) sebagai daya tertinggi.2¢ Ketiga daya ini merupakan unsur rohani
manusia yang asal kejadiannya berbeda. Sesuai dengan pemahaman di atas,
unsur rohani yang berupa al-nafs al- bahimiyah dan al-nafs al-sabufiyyah
berasal dari unsur materi, sedangkan al-nafs al-nathiqah berasal dari ruh
Tuhan. Justru karena itu Ibn Miskawaih berpendapat, bahwa kedua al-nafs
yang berasal dari materi akan hancur bersama hancurnya badan dan al-nafs al-
nathigah tidak akan mengalami kehancuran.”? Menurut Ibn Miskawaih
hubungan jiwa al-bahimiyyah/al-syahwiyyah (bernafsu) dan jiwa al-
ghadlabiyah/al-sabu‘iyyah (berani) dengan jasad pada hakikatnya sama
dengan hubungan saling memengaruhi. Kuat atau lemahnya, sehat atau
sakitnya tubuh terpengaruh terhadap kuat atau lemahnya dan sehat atau
sakitnya kedua macam jiwa tersebut, begitu pula sebaliknya. Oleh sebab itu
kedua macam jiwa ini dalam melaksanakan fungsinya tidak akan sempurna jika
tidak menggunakan alat bendawi atau alat badani yang terdapat dalam tubuh
manusia. Jadi Ibn Miskawaih memandang manusia terdiri dari dua unsur, yaitu
jasad dan rohani yang satu dan lainnya saling memengaruhi dan berhubungan.
Pemikiran mengenai akhlak menjadi tema sentral dalam karya Ibn
Miskawaih. Termasuk salah satu yang memengaruhi konsepnya dalam
pendidikan. Konsep akhlak yang ditawarkannya adalah doktrin jalan tengah. Ibn
Miskawaih secara umum memberi pengertian pertengahan (jalan tengah)
tersebut antara lain dengan keseimbangan, moderat, harmonis, utama, mulia,
atau posisi tengah antara dua ekstrem, akan tetapi ia tampak lebih cenderung
berpendapat bahwa keutamaan akhlak secara umum diartikan sebagai posisi
tengah antara ekstrem kelebihan dan ekstrem kekurangan masing-masing jiwa
manusia. Dari sini terlihat bahwa Ibn Miskawaih memberi tekanan yang lebih
untuk pertama kali buat pribadi. Seperti telah disinggung sebelumnya bahwa jiwa
manusia memiliki tiga daya, yaitu; jiwa al-bahimiyyah, jiwa al-ghadlabiyyah,
dan jiwa al-nathiqah. Menurut Ibn Miskawaih, posisi tengah jiwa al-bahimiyyah
adalah menjaga kesucian diri (al-‘iffah) dari mengikuti hawa nafsu diikuti oleh
sifat pemurah (al-sakha’). Sedangkan posisi tengah jiwa al-ghadlabiyyah adalah

al-hilm (sopan santun), diikuti oleh sifat al- syaja‘ah (keberanian). Posisi tengah

26 Tbn Miskawaih, Tahdzib al-Akhlaq wa Tathhir al-Araq, diedit oleh Hasan Tamim (Bair(t :
Mansytirat Dar Maktabah Al-Hayah, t.t.), Cetakan II, h. 62. Lihat juga : Tahdzib al-Akhlaq, diedit oleh Ibn

Khatib, (Kairo : Al-Mathba‘ah al-Mishriyah wa Maktabuha, 1398 H), Cetakan I, hlm. 56.
27 Ibn Miskawaih, Al-Fauz al-Asghar, (Kairo : Matba‘ah al-Sa‘adah,1325 H), hlm. 27.

Abdurrohim Volume 1 Nomor 1 Desember 2022



MADINATUL B ERY 3

JURNAL STUDI ISLAM

jiwa al-nathigah adalah sifat al-ilm diikuti oleh al-hikmah (kebijaksanaan).
Adapun gabungan dari posisi tengah semua tersebut adalah
keadilan/keseimbangan (al-‘adalah).2® Keempat keutamaan akhlak tersebut (al-
iffah, al-hilm, al-ilm dan al-‘adalah) merupakan pokok, sedangkan keutamaan
lainnya seperti al-sakha’ (pemurah), al-syaja‘a (keberanian), al-hikmah
(kebijaksanaan) adalah cabang. Cabang dari keempat pokok keutamaan itu
sangat banyak.29 Bahkan sulit dihitung jumlahnya. Menurut Ibn Miskawaih
setiap keutamaan mempunyai dua sisi ekstrim, yang tengah adalah terpuji dan
yang ektrim adalah tercela.s° Ibn Miskawaih dalam menguraikan sikap tengah
dalam akhlak ini tidak mengemukakan satu ayat pun dari al-Qur’an atau dari
hadits Nabi.

4. Pendidikan Akhlaq Menurut Ibnu Miskawaih.

Ibn Miskawaih menyebutkan bahwa akhlak adalah kondisi jiwa yang
mampu mendorong secara spontan (tanpa dipikirkan dan direnungkan terlebih
dahulu untuk melahirkan sebuah perbuatan. Baik perbuatan yang bermuatan
positif maupun negatif. Selanjutnya Ibn Miskawaih mengatakan bahwa sebagian
akhlak itu ada yang dibawa secara alami (natural) dan sebagian yang lain ada
yang diperoleh dengan membiasakan diri dan latihan.3* Seolah-olah Ibn
Miskawaih ingin menegaskan, bahwa akhlak manusia itu dapat dibina melalui
pembinaan akhlak. Menurut Miskawaih, bahwa akhlak itu dapat diperoleh
dengan belajar, pembinaan (al-ta’'dib) dan nasehat terus menerus (al-mawa‘izh)
sehingga menjadi sifat bentukan (malakah,habit), manusia secara alami
ditetapkan dapat menerima akhlak yang baik melalui pendidikan dan nasehat,
baik dalam waktu cepat maupun dalam waktu lambat. Dan tidak boleh
membiarkan anak muda dan anak-anak tanpa strategi dan pendidikan yang
sesuai dengan kemampuan mereka. Karena hal ini adalah sesuatu yang tidak
pantas terjadi (sangat tercela).32

Adapun tujuan pendidikan akhlak yang dirumuskan Ibn Miskawaih

adalah terwujudnya sikap batin yang mampu mendorong secara spontan untuk

28 Tbn Miskawaih, Tahdzib al-Akhlaq..., hlm. 24.
29 Jbid, hlm. 24-38.

30 Ibid, hlm. 141.

31 Ibid, hlm. 41.

32 Jbid, hlm. 41.

Abdurrohim Volume 1 Nomor 1 Desember 2022



MADINATUL B ERY y

JURNAL STUDI ISLAM

melahirkan semua perbuatan bernilai baik3s3 Sehingga mencapai kesempurnaan
dan memperoleh sa‘adah (kebahagiaan sejati/kebahagiaan sempurna).

Untuk mencapai tujuan pendidikan akhlak yang telah dirumuskan, Ibn
Miskawaih menyebut tiga hal pokok yang dapat dipahami sebagai materi
pendidikan akhlak sesuai dengan konsepnya tentang manusia; (1) hal-hal yang
wajib bagi kebutuhan tubuh, (2) hal-hal yang wajib bagi jiwa, (3) hal-hal yang
wajib bagi hubungan sesama manusia.34 Menurut Ibn Miskawaih ketiga pokok
materi tersebut dapat diperoleh dari ilmu-ilmu yang secara garis besar ia
kelompokkan kepada dua: (1) ilmu-ilmu yang berkaitan dengan pemikiran (al-
‘ulum al-fikriyah) dan (2) ilmu yang berkaitan dengan indra (al-ulum al-
hissiyah).3s

Ibn Miskawaih tidak merinci materi pendidikan yang wajib bagi
kebutuhan tubuh manusia, kecuali hanya menyebutkan antara lain; shalat,
puasa, dan sa’i.3® Kemungkinan ibadah-ibadah ini erat hubungannya dengan
tubuh manusia pada satu sisi dan juga berhubungan dengan pikiran dan rohani
manusia pada sisi yang lain.

Selanjutnya materi pendidikan akhlak yang wajib bagi keperluan jiwa
seperti; pembahasan tentang akidah yang benar, mengesakan Allah dengan
segala kekuasaan-Nya, serta motivasi untuk senang terhadap ilmu. Adapun
materi yang terkait dengan keperluan manusia terhadap manusia lain di kota-
kota seperti; (a) materi dalam hubungan dagang (al-mu‘amalat, business
relation), kontrak sementara petani bagi hasil (al-muzara‘ah, temporary share-
cropping contract), (b) kewanitaan (al-manakih, women), menunaikan amanat,
saling menasehati, peperangan dan lain-lain.3”

Materi-materi tersebut selaludikaitkan dengan upaya mendekatkan diri
kepada Allah. Sebagai contoh Ibn Miskawaih menyebut ilmu nahwu (tata bahasa)
adalah sangat penting dalam membantu manusia untuk lurus berbicara. Materi
yang ada dalam ilmu mantik (logika) akan membantu manusia untuk lurus
dalam berpikir. Adapun materi yang terdapat dalam ilmu pasti seperti ilmu

hitung (al-hisab) akan membantu manusia untuk terbiasa berkata benar dan

33 Abdurrahman Badawi, Miskawaih, dalam M.M, Sharif (ed) A History of Moslem
Philosophy, Weisbaden, Otto Harrassowitz, 1963, Vol. I, hlm. 478.

34 Ibn Miskawaih, Tahdzib al-Akhlaq..., hlm. 134.

35 Ibid, hlm. 83.

36 Ibid, hlm. 134.

37 Ibid, hlm. 134.

Abdurrohim Volume 1 Nomor 1 Desember 2022



MADINATUL B ERY 5

JURNAL STUDI ISLAM

benci kepada kepalsuan. Demikian juga Ibn Miskawaih menjelaskan materi
sejarah dan puisi akan membantu manusia untuk berlaku sopan. Materi yang ada
dalam syariah sangat ditekankan oleh Ibn Miskawaih. Menurutnya syariah dapat
meluruskan akhlak anak-anak terbiasa berbuat yang di ridhai oleh Allah, jiwa
mereka siap menerima hikmah dan memperoleh kebahagiaan (al-sa‘adah).38

Peranan orang tua dalam pertumbuhan awal anaknya sangatlah
diperlukan dan hubungan antara orang tua dan anaknya hendaklah didasari
hubungan cinta kasih (al-mahabbah) yang harmonis. Namun menurut Ibn
Miskawaih cinta seseorang kepada gurunya hendaklah melebihi dari cintanya
kepada orang tua dan ia meletakkan cinta murid dengan guru berada di antara
cinta terhadap Allah dan cinta terhadap orang tua.39 Alasan yang dikemukakan
oleh Ibn Miskawaih adalah karena guru lebih berperan besar dalam mendidik
kejiwaan murid dan termasuk penentu masa depan mereka dalam mencapai
kebahagiaan sejati.

Di samping itu guru berfungsi sebagai orang tua rohani (walid ruhani),
orang yang dimuliakan (rabb basyari), pemilik manusia, dan kebaikan yang
diberikan adalah kebaikan ilahi (ihsan ilahi), karena ia mendidik murid kepada
keutamaan sempurna mengisinya dengan ilmu yang tinggi dan membawa mereka
kepada kehidupan abadi dan dalam kenikmatan yang abadi pula.4° Pandangan
mengenai posisi guru yang menempati kedudukan sentral pada murid juga
diajukan oleh Ikhwan al-Shafa, Ibnu Sina, dan al-Zarnuji.4

Menurut Ibn Miskawaih, bahwa manusia dalam menerima akhlak sama.
Oleh karena itu pendidik jangan berputus asa dan merasa tak mampu, akan
tetapi hendaklah secara terus menerus dalam usahanya. Ada di antara mereka
yang lamban dan enggan, ada yang mudah dan patuh, keras dan sulit dalam
menerima perubahan akhlak.42

Oleh karena itu terdapat beberapa langkah yang dikemukakan Ibn
Miskawaih dalam memperoleh akhlak yang mulia, antara lain dengan belajar,

pendidikan dan kebiasaan (al-‘adah), nasehat dan petunjuk (al-mawaizh) dan

38 Ibid, hlm. 45.

39 Ibid, hlm. 161.

40 Ibid, hlm. 161..

41 Lihat antara lain; Nadiah Jamal al-Din, Falsafah al-Tarbiyah ‘ind Ikhwan al-Shafa, (Kairo:
Kulliah al- Tarbiyah ‘Ain Syams, 1983), h. 399. Muhammad Nasher, Al-Fikr al-Tarbawi al-‘Arabi al-
Islami, h. 333. Al-Zurn{ji, Talim al-Muata‘allim Thariq al-Ta‘allum, (Indonesia; Dar Thya al-Kutub al-
‘Arabiyah, t.t.), h. 17.

42 Tbn Miskawaih, Tahdzib al-Akhlaq..., hlm. 44.

Abdurrohim Volume 1 Nomor 1 Desember 2022



MADINATUL B ERY 6

JURNAL STUDI ISLAM

peringatan (al-tahdzir) dan latihan (al-tadarrub). Ibn Miskawaih selanjutnya
menjelaskan untuk memperoleh akhlak yang mulia, perlu ditempuh langkah-
langkah antara lain sebagai berikut : Pertama, adanya kemauan yang sungguh-
sungguh untuk berlatih terus-menerus dan menahan diri untuk memperoleh
keutamaan dan sopan santun yang sebenarnya sesuai dengan jiwa. Latihan ini
terutama diarahkan agar manusia tidak memperturutkan kemauan jiwa al-
syahwaniyah dan al-ghadlabiyyah. Karena kedua jiwa tersebut erat
hubungannya dengan alat tubuh, maka wujud latihan dan menahan diri dapat
dilakukan antara lain tidak makan dan tidak minum yang membawa kepada
kerusakan tubuh atau dengan melakukan puasa. Apabila kemalasan muncul,
maka latihan yang patut dilakukan antara lain adalah bekerja yang ada unsur
berat di dalamnya seperti mengerjakan shalat yang lama atau melakukan
sebagian pekerjaan baik yang di dalamnya ada unsur melelahkan. Kedua, dengan
menjadikan semua pengetahuan dan pengalaman orang lain sebagai cermin
darinya. Dengan cara ini seseorang tidak hanyut ke dalam perbuatan yang tidak
baik, karena bercermin dari perbuatan buruk dan akibatnya yang dialami orang
lain. Walhasil setiap siang dan malam ia akan selalu mengintrospeksi semua
perbuatannya. Karena itu perbuatan buruk yang telah dilakukannya, harus
dihapus dengan perbuatan yang baik agar dengan cepat semua perbuatannya

menjadi baik dan terhindar dari keburukan.43

C. Analisis.

Pendidikan Berkarakter Berbasiskan Makrifat

Wacana pendidikan yang berbasiskan karakter (akhlag) mencuat akhir-
akhir ini, sebagai respon atas proses pendidikan di Indonesia yang belum mampu
menjadi katalisator perubahan sosial dan budaya ke arah yang lebih baik. Karena
fenomena degradasi moral di kalangan peserta didik dan hilangnya integritas
moral secara umum di kalangan elit masyarakat Indonesia. Salah satu yang
kemudian yang dilirik sebagai pendidikan alternatif oleh Kementerian
Pendidikan Nasional adalah pola pendidikan kepesantrenan. Pola kepesantrenan
diasumsikan telah menjadi contoh par exellence bagi keluaran peserta didik yang

berkarakter dan berakhlak mulia.

43 Ibid, hlm. 42.

Abdurrohim Volume 1 Nomor 1 Desember 2022



MADINATUL B ERY 7

JURNAL STUDI ISLAM

Seperti diketahui, pada umumnya pendidikan kepesantrenan tidak hanya
menekankan pada proses diseminasi ilmu-ilmu agama kepada para santri, akan
tetapi juga aktualisasi amal ibadah agama secara ketat, tentunya setelah
mendapatkan pemahaman yang mumpuni tentang makrifat. Karenanya kajian
tasawuf baik yang bersifat sunnah-amaliah maupun bersifat filosofis menjadi
kajian penting di dunia kepesantrenan, khususnya pesantren salafiah yang masih
menjadikan kitab-kitab klasik sebagai bahan kajian. Dalam hal ini pemikiran
tasawuf yang dikembangkan oleh al-Ghazali menempati posisi yang sangat
penting.

Kaitannya dengan informasi data mengenai pandangan filosofis al-
Ghazali di dalam kitab Misykat, dapat ditarik beberapa pandangan al-Ghazali
dalam upaya mendudukkan persoalan pendidikan dalam konteks makrifat.
Pertama dalam metafisika “cahaya” yang dielaborasi secara mendalam oleh al-
Ghazali, bahwa “cahaya” juga dipahami sebagai “ilmu pengetahuan”, bukan
sekedar konstruksi ilmu yang merupakan hasil dari proses deduktif atau induktif
dan perdebatan objektivitas dan subjektivitas. Sehingga ilmu tidak dinilai secara
bebas tanpa ada nilai-nilai yang memengaruhinya. Yang apabila ditarik di dalam
konteks epistemologis dan dalam kaca mata makrifat, realitas dipahami secara
transenden melalui pesan-pesan wahyu dan pengalaman spiritual. Sementara
kalau dibandingkan dengan pandangan Barat terhadap realitas, sekurang-
kurangnya Barat mempunyai tiga aliran yang dominan; (a) realisme, yang
memandang secara obyektif; (b) anti-realisme yang melihat realitas secara
subyektif; dan (c) realisme kritis yang melihat realitas dengan subyektif dan
obyektif. Menurut penulis, aliran terakhir ini mirip dengan Islam. Hanya saja,
subyektifitas orang Islam sudah terisi oleh wahyu, sedang subyektivitas Barat
hampa wahyu.

Kedua, bahwa al-Ghazali membagi tipologi kemampuan manusia dalam
memersepsi dan memahami “cahaya”, yaitu kaum awwam (awam),
khawashsh, dan kaum khawashsh al khawashsh. Dalam artian bahwa ada
lapisan pemahaman manusia di dalam menyerap “ilmu pengetahuan” baik
yang Dbersifat hushuli maupun hudhuri. Pada umumnya pendidikan
diproyeksikan agar mengantarkan peserta didik dari pemahaman yang awwam
kepada pemahaman khawshsh, dan berhenti disitu saja, sehingga tidak sampai

pada puncak pemahaman khawashsh al khawashsh. Hal itu terjadi karena

Abdurrohim Volume 1 Nomor 1 Desember 2022



MADINATUL B ERY 8

JURNAL STUDI ISLAM

pendidikan tidak dibangun di atas basis makrifat. Padahal pendidikan
tidak sekedar berfungsi untuk melakukan pembebasan (liberasi) manusia
dari kebodohan (azh-zhulumat) dan humanisasi, tetapi juga upaya transendensi. Hal
yang terakhir ini tidak dapat dilakukan, sepanjang makrifat tidak menjadi basis bagi
proyeksi pendidikan, karena transendensi dan makrifatisasi bergerak pada medium yang
sama. Menurut Naquib al-Attas, proses pembebasan (liberasi) pada mulanya bergantung
pada ilmu pengetahuan, tetapi pada akhirnya selalu dibangun atas dan dibimbing oleh
suatu bentuk ilmu pengetahuan khusus, yaitu, makrifat (ilmu pengenalan).44

Ketiga, bahwa al-Ghazali berpandangan bahwa sejatinya manusia pada posisi
‘adam (non-eksistensi), sebagai lawan dari pada cahaya sejati yaitu Tuhan.
Dalam artian bahwa manusia pada dasarnya berada pada kondisi kebodohan
(azh-zhulumat), sehingga diperlukan suatu bimbingan dan tuntunan untuk
mengeluarkannya dari posisi “kegelapan” tersebut. Bimbingan dan tuntunan tersebut
itulah yang oleh penulis sebut dengan pendidikan yang berbasiskan pada makrifat. Karena
posisi dzat manusia adalah bersifat theomorfis, yaitu dengan pendidikan, manusia
mengupayakan diri untuk lepas dari kutub kegelapan yang merupakan wilayah dominasi
iblis, syaithan dan hawa nafsu menuju kutub cahaya yang dilimpahi oleh kekuatan dan
hikmah ketuhanan.

Keempat, al-Ghazali menjadikan surah an-Nur: 24, ayat 35 dari al-Qur’an
sebagai sumber inspirasi untuk menetapkan hierarki epistemologi makrifat
dalam memperoleh dan mencapai ilmu pengetahuan (cahaya). Dari sini
terlihat jelas perbedaan secara mendasar paradigma pendidikan Islam yang
berbasiskan makrifat dengan paradigma pendidikan yang berkembang di dunia
Barat. al-Ghazali menetapkan lima instrumen ruhani dalam mencapai ilmu,
yaitu daya indrawi (ar-ruh al-hisas), daya khayali, imajinasi (ar-ruh al-khayali),
daya agqli, (akal, intelegensi), daya Pemikiran, dan daya Suci Kenabian. Bagi al-
Ghazali empirisisme adalah level paling rendah dalam proyeksi ilmu
pengetahuan, dan rasionalitas merupakan bagian yang tidak terpisahkan dari
daya Suci Kenabian. Dari sini juga terlihat jelas tidak ada dikotomisasi antara
realitas empirik dengan rasionalisme sebagaimana yang terjadi pada filsafat
Barat.

Kaitannya dengan informasi data melalui kitab Tahdzib al-Akhlaq dari
Ibnu Miskawaih, nilai terpenting yang dapat diambil adalah tentang pentingnya

44 Wan Mohd Nor Wan Daud, Filsafat dan Praktik Pendidikan Islam, hlm. 336.

Abdurrohim Volume 1 Nomor 1 Desember 2022



MADINATUL B ERY o

JURNAL STUDI ISLAM

menumbuhkan karakter akhlak pada diri peserta didik, sebagai aspek mendasar
dari teleologi pendidikan Islam. Bedanya dengan al-Ghazali, Ibnu Miskawaih
sama sekali tidak mendasarkan pandangannya pada ayat dan hadis dalam
mengelaborasi persoalan akhlaq, dia banyak pandangannya pada prinsip etik
yang berkembang pada dunia filsafat.

Pada awal pembahasannya mengenai akhlaq, Ibnu Miskawaih
sebelumnya menjelaskan tentang potensi-potensi yang bersifat ruhaniah dalam
pembentukan akhlaq seseorang. Yaitu ;(a) daya bernafsu (al-nafs al-bahimiyah)
sebagai daya yang terendah, (b) daya berani (al-nafs al-sabu‘iyyah) sebagai daya
pertengahan dan (c) daya berpikir (al-nafs al-nathiqah) sebagai daya tertinggi.
Daya yang disebut terakhir ini memiliki peran sentral, dalam artian posisi
rasionalitas menempati posisi penting. Akan tetapi rasionalitas yang
dikembangkan oleh Ibnu Miskawaih memiliki pendekatan berbeda dengan
rasionalisme Barat. Deskripsi rasionalitas Ibnu Miskawaih lebih bersifat
ruhaniah dan tidak bersifat mental.

Akhlaq yang dimaksud oleh Ibnu Miskawaih adalah kecenderungan
untuk memilih sikap pertengahan, dimana jiwa al-nathigah adalah sifat al-ilm
diikuti oleh al-hikmah (kebijaksanaan). Adapun gabungan dari posisi tengah
semua tersebut adalah keadilan/keseimbangan (al-‘adalah). Akhlaq juga
merupakan potensi hereditas dan bisa juga hasil yang diperoleh dengan belajar,
pembinaan (al-ta'dib) dan nasehat terus menerus (al-mawa‘izh) sehingga
menjadi sifat bentukan (malakah,habit), manusia secara alami ditetapkan dapat
menerima akhlak yang baik melalui pendidikan.

Oleh karena itu pendidikan (tarbiyah) secara teleologis memiliki tujuan
yang sama dengan tujuan kerasulan yaitu untuk menyempurnakan keutamaan
akhlaq, karena dekadensi akhlaq (moral-ethic) adalah pertanda terjerumusnya
kemanusiaan pada kondisi kebodohan (azh-zhulumat). Sehingga pendidikan yang
dimaksud di sini adalah yang berbasiskan makrifat, yang dalam praktiknya menurut Ibnu
Miskawaih, guru memposisikan diri sebagai orang tua rohani (walid ruhani), orang
yang dimuliakan (rabb basyari), pemilik manusia, dan kebaikan yang diberikan
adalah kebaikan ilahi (ihsan ilahi). Dalam hal ini posisi guru tidak jauh beda
dengan posisi seorang mursyid dalam pendidikan makrifat dalam zawiyah dan

khanaqah-khanaqah, atau lembaga pendidikan sufi.

Abdurrohim Volume 1 Nomor 1 Desember 2022



MADINATUL B ERY %

JURNAL STUDI ISLAM

Pendidikan berbasiskan makrifat merupakan solusi atas pola pendidikan
yang terkooptasi oleh paradigma habis bagi positif-materialistik, karena cacat
teologis, epistemologis, dan aksiologis dari modernitas, di mana dinamika ruh
(fitrah) diletakkan dalam posisi sub-ordinat.45 Menurut Inayat Khan, kesalahan
utama sistem pendidikan modern adalah bahwa sistem ini hanya mensyaratkan
orang untuk memenuhi apa yang diinginkan dalam hidup, bagaimana agar
seseorang bisa memenuhinya dengan melakukan berbagai cara, benar atau salah,
dan seringkali tidak memikirkan kerugian atau rasa sakit yang ditimbulkan pada
orang lain.4¢ Ia juga berpendapat bahwa proyeksi pendidikan harus
mempertimbangkan lima sudut pandang yang berbeda: fisik, mental, moral,
sosial dan spiritual. Jika satu sisi berkembang dan sisi lainnya tidak, secara alami
peserta  didik akan  menunjukkan  beberapa  kekurangan  dalam
perkembangannya.4”

Salah satu nilai penting pendidikan berbasiskan makrifat adalah untuk
mengolah aspek penghayatan transendental dalam pendidikan yang selama ini
diragukan dan bahkan ditolak oleh kalangan penganut paham positivisme.
Penolakan itu terjadi karena penghayatan tersebut sangat mempribadi, penuh
misteri, dan kadang tidak terpahami.48 Selama ini obyek kajian pendidikan
terpenjara pada potensi kognitif, afektif dan psikomotorik. Pandangan model
Barat ini pada satu sisi mengabaikan apek penghayatan transendental yang
merupakan inti dari doktrin Islam yang penting, yaitu konsep Ihsan. Menurut
Noeng Muhadjir, meskipun aspek sufistik (baca; makrifat) tidak dapat direplikasi
penghayatan substantifnya, namun dapat dikenal dan dihayati prosesnya.49

Salah satu kedekatan metodologis antara makrifat dan paradigma
pendidikan secara umum, adalah sama-sama bergerak pada wilayah pengalaman
dan penafsiran. Keterlibatan aspek makrifat dalam proses pendidikan berfungsi
untuk menanamkan nilai-nilai ilahiah (keimanan) sebagai pengalaman dasar
(basic experience). Sebagaimana ditegaskan oleh Dewey, bahwa pendidikan
bukan semata-mata proses, melainkan tujuan dalam dirinya sendiri yang bersifat

reorganisasi, rekonstruksi, dan transformasi pengalaman menuju suatu tingkat

45 Abdul Munir Mulkhan, Kecerdasan Makrifat: Jalan Pembebasan Manusia dari Mekanisme Konflik,
Pidato Pengukuhan Guru Besar Filsafat Pendidikan Islam, Disampaikan dalam Rapat Senat Terbuka IAIN
(UIN) Sunan Kalijaga Yogyakarta tanggal 31 Maret 2004, hlm.2-4.

46 Inayat Khan, Education: from Before Birth to Maturity, (USA: Hunter House Inc., 1989), hlm. 130.

47 Ibid, hlm. 131.

48 Noeng Muhadjir, IImu pendidikan dan Perubahan Sosial, ed. V (Yogyakarta: Rake Sarasin, 2000),
hlm. 165.

49 Ibid, hlm. 61.

Abdurrohim Volume 1 Nomor 1 Desember 2022



MADINATUL B ERY ’

JURNAL STUDI ISLAM

pengalaman yang lebih tinggi. Suatu pengalaman bersifat salah didik apabila
pengalaman itu menghalangi atau mencacatkan perkembangan selanjutnya.5°
Sebagai umat Islam, tentunya penanaman nilai-nilai ilahiah sebagai pengalaman
dasar merupakan sesuatu yang tidak dapat ditawar-tawar lagi, karena kurangnya
aspek mendasar tersebut tidak hanya menghalangi, akan juga tetapi juga akan
mencacatkan proses perkembangan kepribadian seorang muslim. Oleh karena itu
aspek makrifat yang menjadi wahana pengalaman dasar seorang pribadi muslim
menjadi bersifat edukatif, karena dapat membantu perkembangan pengalaman
berikutnya.

Secara preskriptif, peran makrifat dalam proses pendidikan anak
merupakan tema sentral pendidikan Islam tradisional yang selalu menjadikan
keberhasilan individu dan kebahagiaan hidup di dunia dan akhirat sebagai cita-
cita dan tujuan pendidikan terpenting. Sebagaimana ditegaskan oleh Igbal bahwa
individualitas (khudi) merupakan suatu kesatuan yang nyata, mantap dan tandas,
karenanya tujuan akhir pendidikan adalah untuk memperkokoh dan
memperkuat individualitas dari semua pribadi, dan khudi merupakan pusat dan
landasan dari keseluruhan organisasi kehidupan manusias'. Pendapat tentang
pentingnya pengembangan individualitas juga diikuti oleh Naquib al-Attas, yang
menyatakan bahwa penekanan terhadap individu mengimplikasikan
pengetahuan mengenai akal, nilai, jiwa, tujuan dan maksud yang sebenarnya
(dari kehidupan ini); sebab akal, nilai, dan jiwa adalah unsur-unsur inheren
setiap individus2. Karenanya menurut Al-Attas, pendidikan adalah “penyemaian
dan penanaman adab dalam diri seseorang”, atau yang disebut dengan ta’dib,
yang apabila dijabarkan secara luas bermakna sebagai pengenalan dan
pengakuan yang secara berangsur-angsur ditanamkan ke dalam manusia tentang
tempat-tempat yang tepat dari segala sesuatu di dalam penciptaan sedemikian
rupa, sehingga hal ini membimbing ke arah pengenalan dan pengakuan tempat

Tuhan yang tepat di dalam tatanan wujud dan keperadaanss.

50 John Dewey, Pengalaman dan Pendidikan, terj. John de Santo, (Yogyakarta: Kepel Press, 2002), hlm.
147.
51 K.G. Saiyidain, Percikan Filsafat Igbal Mengenai Pendidikan, terj. M.1. Soelaeman (Bandung: CV.
Diponegoro, 1981),hlm. 24.
52 Sebagaimana dikutip Wan Mohd Nor Wan Daud, Filsafat dan Praktik Pendidikan..., hlm. 173.
53 Syed Muhammad al-Naquib Al-Attas, Konsep Pendidikan dalam Islam, terj. Haidar Baqir
(Bandung: Mizan, 1984) hlm. 64-65.

Abdurrohim Volume 1 Nomor 1 Desember 2022



MADINATUL B ERY ”

JURNAL STUDI ISLAM

D. Catatan Akhir.

Ilmu yang dicapai melalui proses pendidikan berbasiskan makrifat juga

disebut sebagai ilmu sejati yang oleh Ibnu Sina disebut sebagai sains yang
mencari pengetahuan tentang esensi segala hal yang berkenaan dengan asal
muasal Ilahiahnya. Ini merupakan pengetahuan tentang noumena, yang
menghubungkan fenomena dengan asal muasal sejatinya yang merupakan
sumber semua eksistensi.>4 Oleh karena pendidikan berbasiskan makrifat
menjadi sangat penting dalam menumbuhkan kesadaran ilahiah peserta didik,
bersamaan ketika mereka mencerap pengetahuan.

Berkaitan dengan hal tersebut, dalam pendidikan berbasiskan makrifat,
tidak sekadar mengajarkan praktik amaliah, tetapi memberikan pemahaman
secara filosofis tentang struktur realitas. Misalnya pandangan spesifik kaum sufi
mengenai hierarki struktur realitas, di mana kaum sufi mendasarkan gagasan
mereka pada keterangan yang diberikan oleh al-Qur’an, memformulasikan
doktrin “lima keberadaan ilahiah” (al-hadharat al-ilahiyyat al-khams) untuk
menggambarkan hierarki seluruh realitas. Yakni di atas realitas materiil, halus
(subtil) dan spiritual (malakuti), ada tingkat realitas atau “keberadaan”
selanjutnya yang lebih tinggi dalam hal ini, adalah alam sifat-sifat ilahiah (asma
sifatiyah), artinya, sifat-sifat Tuhan, misalnya sifat-sifat yang merujuk pada-Nya
sebagai pencipta dan pemberi wahyu. Pada tingkatan selanjutnya ada yang
disebut dengan lahut yang dapat dipersamakan dengan prinsip kreatif atau
wujud. Yaitu prinsip ontologis dari keseluruhan kosmos, dan karena itu
merupakan Yang Absolut terhadap seluruh ciptaan. “keberadaan” selanjutnya
atau yang tertinggi adalah Esensi Ilahi (al-dzat). “Derajat” yang diistilahkan oleh
kaum sufi sebagai hahut ini adalah yang tertinggi dan tak terbatas, Wujud Tak
Tergapai yang merupakan prinsip “tak dapat disifati” dan “tak dapat ditentukan”,
dan oleh karena itu Absolut Murni.

Konsepsi cahaya di dalam penjelasan al-Ghazali mengenai makrifat
kepada Tuhan, menemukan signifikansinya dengan realitas sains modern, di
mana dalam fisika modern, logika gagal memberi jawaban ketika tiba dalam
persoalan sifat dasar cahaya. Sifat cahaya yang tak-terputus dan terputus

sekaligus, maksudnya, memiliki sifat sebagai gelombang dan materi, sungguh

54 Osman Bakar, Tauhid dan Sains, terj. Yuliani Liputo, (Bandung: Pustaka Hidayah, 1994), hlm. 33.

Abdurrohim Volume 1 Nomor 1 Desember 2022



MADINATUL B ERY 2’

JURNAL STUDI ISLAM

merupakan suatu paradoks dalam fisika modern. Fenomena ini telah menggiring
sejumlah ahli fisika untuk menoleh kepada mistisisme Timur untuk mencari
penjelasan yang berarti terhadap persoalan itu.5> Maka dari itu, pendidikan
berbasiskan makrifat bisa menjadi alternatif model pendidikan baru, karena
proses pendidikan yang ada pada akhirnya akan mengantarkan peserta didik
pada penemuan sebuah tingkat realitas baru. Yakni fenomena alamiah tentang
tatanan supralogis dan suprarasional, yang membutuhkan pendekatan tertentu
atau jenis metodologi tertentu, kaitannya dalam hal ini adalah makrifat.

Akhir kata, dari sisi pendekatan tafsir, istilah makrifat di dalam al-Qur’an,
di mana salah satu istilah yang dipakai adalah Li Ta’arafu, yaitu Allah SWT
berperan sebagai Ilmun Adzim, atau sebagai pemilik ilmu pengetahuan yang
memosisikan ilmu sebagai cahaya untuk menyinari manusia. Sehingga makrifat
juga bermakna “upaya untuk mengetahui dengan mengambil dari yang Maha
Tahu”. Dalam pengertian lain makrifat di dalam al-Qur’an juga bermakna “upaya
mengenali untuk mengambil ilmu pengetahuan dari Allah SWT”. Wallahu

A’lamu Bishawwab.

Daftar Pustaka

Abdul Munir Mulkhan, Kecerdasan Makrifat: Jalan Pembebasan Manusia dari
Mekanisme Konflik, Pidato Pengukuhan Guru Besar Filsafat
Pendidikan Islam, Disampaikan dalam Rapat Senat Terbuka IAIN
(UIN) Sunan Kalijaga Yogyakarta tanggal 31 Maret 2004,

Abdurrahman Badawi, Miskawaih, dalam M. M, Sharif (ed) A History of
Moslem Philosophy, 1963, Otto Harrassowitz, Weisbaden.

Abu al-‘Tla ‘Afifi, “Tasdir ‘Amm,” dalam Abu Hamid al-Ghazali, Misykat al-
Anwar, diedit dan diberi pengantar oleh Abu al-Tla ‘Afifi, 1964
ad-Dar al- Qawmiyah, Kairo.

Harun Nasution, Filsafat dan Mistisisme dalam Islam, 1983, Bulan Bintang,
Jakarta

Ibn Miskawaih, Al-Fauz al-Asghar, 1325 H, Matba‘ah al-Sa‘adah, Kairo.

Ibn Miskawaih, Tahdzib al-Akhlag wa Tathhir al-Araq, diedit oleh Hasan
Tamim, tt,Mansyurat Dar Maktabah Al-Hayah, Cetakan II, Beirut.

Ibn Miskawaih, Tahdzib al-Akhlaq, diedit oleh Ibn Khatib, 1398 H, Al-Mathba‘ah
al-Mishriyah wa Maktabuha, Cetakan I, Kairo.

Inayat Khan, Education: from Before Birth to Maturity, 1989, Hunter House
Inc., USA.

55 Ibid, hlm. 44.

Abdurrohim Volume 1 Nomor 1 Desember 2022



MADINATUL B ERY ”

JURNAL STUDI ISLAM

Laleh Bakhtiar, Sufi: Expressions of the Mystic Quest, 1976, Avon Books, New
York

Mir Valiuddin, Contemplative Disciplines in Sufism, 1980, East-West
Publications (UK) Ltd., London

Noeng Muhadjir, Ilmu pendidikan dan Perubahan Sosial, ed. V, 2000, Rake
Sarasin, Yogyakarta.

Osman Bakar, Tauhid dan Sains, 1994, terj. Yuliani Liputo, Pustaka Hidayah,
Bandung.

Syed Muhammad al-Naquib Al-Attas, Konsep Pendidikan dalam Islam, 1984,
terj. Haidar Baqir, Mizan, Bandung.

Wan Mohd Nor Wan Daud, Filsafat dan Praktik Pendidikan Islam Syed. M.
Naquib Al-Attas, 2002 terj. Hamid Fahmy dkk, Mizan, Bandung.

Abdurrohim Volume 1 Nomor 1 Desember 2022



