
Harmonisasi Relasi Agama Dan Negara 

Melalui Konsep Pendidikan Islam 

 

Kusnan1 

 

Abstrak 

Tulisan ini menyajikan tentang relasi agama dan negara dalam menuju 

harmonisasi. Agama dan negara, dalam konteks kemanusiaan, pada dasarnya 

mempunyai tujuan yang sama, yakni pencapaian kemaslahatan. Tujuan yang sama 

ini harus saling menguatkan bukan untuk saling dihadapkan. Konsep negara 

teokrasi tidak menjadi keharusan karena keadaan sosial bangsa Indonesia yang 

plural memerlukan konsep negara yang dapat menjunjung tinggi nilai-nilai 

kebersamaan dalam kebinekaan. Agama menjadi bagian negara dalam kekuatan 

moral dan etika. Pendidikan Islam harus mengambil peran dalam menguatkan 

sikap moderasi beragama. Konsep moderasi beragama adalah ajaran Islam dalam 

mewujudkan rahmatan lil ‘alamin. Dengan konsep moderasi beragama menjadi 

sarana efektif dalam membangun relasi agama dan negara yang harmonis 

 

Kata kunci : moderasi beragama, rahmatan lil alamanin, tarbiah 

 

A. Pendahuluan 

Meskipun sudah banyak kalangan akademisi yang mengkaji tentang relasi 

Agama dan Negara dengan sudut pandang dan konteks yang berbeda masih saja 

tetap menjadi perhatian untuk dikaji ulang dengan sudut pandang dan kajian yang 

berbeda pula. Dalam tulisan kali ini penulis memunculkan tulisan relasi agama 

dan negara dari sudut pendidikan Islam. Tentunya berangkat dari berbagai kajian 

yang sudah ada sebelumnya selanjutnya disajikan secara dialogis dari dua sisi yang 

berbeda dalam mempertemukan tujuan yang sama.  

Negara sebagai institusi sosial dalam pembentukannya mempunyai tujuan 

yang berorientasi pada kemaslahatan sosial atau rakyatnya. Begitu pula dalam 

agama yang berangkat dari keyakinan, meskipun sifatnya personal, juga bertujuan 

untuk mewujudkan kemaslahatan umatnya melalui perangkat firman Tuhannya.  

Dari tujuan yang sama ini sudah menjadi keharusan keduanya untuk saling 

menguatkan dalam mencapai tujuan yang sama. Upaya mempertemukan dan 

untuk saling menguatkan adalah melalui konsep pendidikan dengan 

mempertemukan nilai-nilai keagamaan yang sifatnya universal. 

 
1 Sekolah Tinggi Ilmu Tarbiah Balikpapan, wongedan.kk@gmail.com 



36 
 

Kusnan  Volume 1 Nomor 1 2022 

Akhir-akhir ini muncul kekhawatiran di sebagian kalangan umat Islam 

akan terjadinya disharmonisasi relasi Agama (baca: Islam) dan Negara. 

Kekhawatiran ini didasarkan pada fenomena sosio-politik dengan adanya 

kemunculan kelompok (sebagian umat Islam) yang berpandangan dan sikap 

politik yang berbeda dengan Pemerintah dan juga mengambil jarak dengan 

institusi kenegaraan. Kelompok ini sering melancarkan kritik tajam kepada 

pemerintah sehingga dikhawatirkan menimbulkan adanya faksi dalam kehidupan 

berbangsa dan bernegara yang dapat merusak hubungan agama dan negara, 

bahkan di kalangan umat Islam itu sendiri. Meskipun kekhawatiran ini sangat 

berlebihan adalah menjadi tanggung jawab dan tugas Pemerintah untuk 

mempertemukan titik temu secara dialogis dengan kelompok ini.  

Perbedaan pandangan dan sikap politik dalam sebuah negara demokrasi 

pada dasarnya merupakan suatu hal yang wajar. Bahkan dalam Islam sendiri 

perbedaan dalam masalah fikih (ikhtilaful masailil fikihiyah) menjadi hal yang 

lumrah. Dalam sejarah fikih faktanya perbedaan antara guru dan murid juga 

terjadi, seperti antara Imam Syafi’ dengan Imam Malik. Imam Syafii adalah murid 

dari Imam Malik dimana Imam Syafii berbeda dengan gurunya dalam masalah 

kunut. Maka menjadi hal yang wajar dalam masalah politik juga terjadi perbedaan. 

Akan menjadi tidak wajar jika perbedaan dibarengi dengan sikap sporadis dalam 

bentuk tindakan perlawanan fisik hingga meruncing tajam menjadi permusuhan. 

Kelompok yang berhaluan berbeda pandangan politik dengan pihak Pemerintah 

selama ini masih dalam koridor kewajaran yang memerlukan titik temu. 

Kemunculan wacana relasi agama dan negara dalam konteks 

keindonesiaan mengemuka kembali karena negara dianggap tidak cakap dalam 

mewujudkan harapan mereka sehingga berasumsi tugas keagamaan Islam untuk 

menyelamatkan masyarakat Indonesia. Ada sisi traumatik kesejarahan di sebagian 

kalangan umat Islam Indonesia. Dimana kelompok ini mempunyai pengalaman 

masa-masa kelam kesejarahan yang terjadi di masa orde baru. Pada masa ini 

gerakan Islam dipandang sebagai gerakan ekstrimis, fanatis, puritanis dan 

tekstualis, yang mencoba menggoyahkan sendi dasar negara Indonesia. Fakta 

sejarah telah menunjukkan bahwa gerakan ideologisasi Islam pernah muncul 

dalam dekade Orde Lama, seperti adanya desakan sejumlah politisi Islam agar 

dilegalisasikannya kembali Piagam Jakarta.2 

 
2 B. J. Boland, Pergumulan Islam di Indonesia, 1945-1970 (Michigan: Grafitipers, 1985). 



37 
 

Kusnan  Volume 1 Nomor 1 2022 

Untuk merekonstruksi relasi agama dan negara peran pendidikan 

mempunyai potensi dan sarana yang strategis dalam mempertemukan titik temu 

guna terjalinnya keharmonisan dua sisi yang berbeda ini. Konsep jalan tengah 

(wasathiyah) dalam pendidikan Islam harus dikonstruksi dalam dimensi sosio-

politik dan budaya dengan paradigma multikulturalisasi. Islam mempunyai 

konsep paten dalam nilai-nilai multikultural yang harus menjadi konsep 

pendidikan keagamaan Islam. Kesadaran akan nilai-nilai multikultural dengan 

pendekatan teologis dalam konsep keagamaan dapat mempertemukan kesamaan 

dalam membangun kemaslahatan sosial baik dalam beragama maupun dalam 

bernegara. 

B. Tinjauan Relasi Agama dan Negara 

Agama dan Negara adalah dua institusi yang berbeda, namun keduanya 

harus dipertemukan dalam menuju pencapaian kemaslahatan sosial melalui 

Negara. Dua entitas ini meskipun mempunyai perbedaan satuan. Namun dalam 

Islam diyakini bahwa hubungan antara agama dan negara sudah sangat jelas, yaitu 

bahwa antara keduanya terkait erat secara tidak terpisahkan, sekali pun dalam segi 

pendekatan teknis dan praktis dapat dibedakan.3 Agama mempengaruhi jalannya 

sejarah melalui kesadaran bersama, negara mempengaruhi sejarah dengan 

keputusan, kekuasaan dan perang. Agama adalah kekuatan dari dalam dan negara 

adalah kekuatan dari luar. 

Sejarah tidak menutup mata atas keterlibatan Islam dalam pembentukan 

Negara Indonesia ini. Menurut Kuntowijoyo,4 Islam telah berkontribusi dalam 

membentuk civil culture (budaya bernegara), “national”, solidarity, ideologi jihad 

dan kontrol sosial. Sumbangan Islam yang besar itu dalam sejarah pembentukan 

bangsa Indonesia ini, merupakan aset yang tak terkira bagi lahirnya bangsa ini. 

Mengenai hubungan Islam dan Negara, Abdurrahman Wahid mengatakan 

yang terpenting adalah etika kemasyarakatan dan tidak perlu mendirikan Negara 

Islam. Dia menegaskan bahwa dalam Islam mengenal negara definitif. Al-Quran 

sendiri secara eksplisit menyebut adanya bangsa, tidak perlu sulit mencari 

relevansi antara Islam dan wawasan kebangsaan. Oleh karena itu Islam pada 

dasarnya tidak bertentangan dengan paham kebangsaan, hampir semua kalangan 

modernis menyatakan bahwa keduanya paralel. Artinya dalam memperjuangkan 

 
3 La Ode Ismail Ahmad, “Relasi Agama Dengan Negara Dalam Pemikiran Islam: Studi Atas 

Konteks Keindonesiaan,” Millah: Journal of Religious Studies 10, no. 2 (2011), accessed November 
26, 2022, https://jurnal.uii.ac.id/Millah/article/view/2343. 

4 Ibid. 



38 
 

Kusnan  Volume 1 Nomor 1 2022 

Islam tidak perlu atau dapat dilepas dari kepentingan dan kondisi sosiologis 

regional.  

Lebih lanjut Abdurrahman Wahid menjelaskan, tidak adanya suksesi 

tunggal dalam kepemimpinan dan peralihan kekuasaan/wewenang sebagai 

indikasi bahwa, Islam tidak mencita-citakan sebuah negara Islam.5 Bahkan secara 

tegas Dia mengatakan, “Kalau memang Nabi menghendaki berdirinya sebuah 

“negara Islam”, mustahil suksesi kepemimpinan dan peralihan kekuasaan tidak 

dirumuskan secara formal. Nabi cuma memerintahkan “bermusyawaralah kalian 

dalam persoalan”. Masalah sepenting itu bukannya dilembagakan secara konkret, 

melainkan dicukupkan dengan sebuah diktum saja, yaitu “masalah mereka 

(haruslah) dimusyawarahkan antara mereka”. Mana ada negara dengan bentuk 

seperti itu?” 

Bagi Nur Kholis Madjid meskipun tidak ada kewajiban untuk membentuk 

negara Islam, namun sebagai masyarakat yang bernegara hendaknya dapat 

membentuk masyarakat yang Islamis. Karena itu, masyarakat Islam adalah 

masyarakat yang mengikuti perkembangan zaman di bidang politik, ekonomi, 

sosial budaya, dan Hankam. Termasuk lebih banyak menyangkut soal dunia dari 

pada soal keagamaan. Bukan sebaliknya sebagaimana kondisi sosial yang 

mengikuti perkembangan modern, merupakan hal atau refleks dari tren 

modernitas, sebagaimana yang dikatakan oleh kelompok neo-tradisionalisme.  

Dalam Islam, Negara dan agama tidak terpisahkan tetapi tidak identik. 

Tidak terpisah, tetapi berbeda. Tidak terpisahkan karena setiap muslim dalam 

bersikap dan berperilaku harus dalam rangka mendapat rida Allah, termasuk 

dalam kehidupan kenegaraan. Tetapi urusan agama dan urusan duniawi 

(termasuk kehidupan kenegaraan) berbeda. Sebab yang pertama kebenarannya 

bersifat mutlak, sedangkan yang kedua bersifat relatif.6 

Harun Nasution secara tegas mengatakan; bahwa dalam Islam tidak ada 

dalil yang menjelaskan satu pun. Menurut Harun Nasution, bukan hanya soal 

negara Islam, bahkan soal negara saja, tidak ada “ayat atau hadis” yang dengan 

tegas menyebutkan pembentukan pemerintahan atau negara di dalam Islam. 

Jikalau ada di antara umat Islam yang merasa wajib untuk membentuk negara dan 

pemerintahan, maka kewajiban itu bukanlah atas dasar perintah nas yang tegas, 

 
5 Abdurrahman Wahid, “Merumuskan Hubungan Ideologi Nasional Dan Agama,” Majalah 

Aula: Risalah Nahdlatul Ulama Jawa Timur (1985): 23–32. 
6 Yusafrida Rasyidin, “Menjelajahi Pemikiran Politik Nurcholis Madjid Tentang Agama Dan 

Negara,” Jurnal Tapis: Jurnal Teropong Aspirasi Politik Islam 16, no. 1 (2020): 35–44. 



39 
 

Kusnan  Volume 1 Nomor 1 2022 

melainkan semata-mata atas dasar Ijtihad dan pemikiran rasional berdasarkan 

ayat al-Qur’an. Ijtihad yang demikian tidaklah sampai kepada Ijma’ atau 

Konsensus, karena golongan Khawarij khususnya–kelompok al-Muhakkimah dan 

al-Najadah, yakni serpihan golongan itu serta seorang pemuka Mu’tazilah, Halim 

al-Asam berbeda dengan tokoh-tokoh utama Mu’tazillah lainnya yang memandang 

tidaklah wajib hukumnya bagi kaum muslim untuk mendirikan negara. 

Pandangan berbeda adalah Abul A’la Al-Maududi, menurutnya, negara 

merupakan bagian integral (atau perluasan) dari Islam. Lebih lanjut Al-Maududi 

mengatakan, Islam memiliki konsep negara dan system pemerintahan tersendiri 

yang lengkap. Pandangan Al-Maududi ini menurut Charles Adam,7 sebagai 

seorang yang paling efektif dalam menciptakan sentimen bagi berdirinya Negara 

Islam setelah pemisahan Negara India dan berdirinya Negara Pakistan.8 Menurut 

Sayyid Husen Nasr, ada dua hal yang melatar belakangi dan juga mempengaruhi 

pemikiran Al-Maududi terhadap negara Islam, pertama; keadaan rakyat India 

yang tertindas dan terbelakang, termasuk di dalamnya umat Islam. Kedua, 

kenyataan dari adanya kelebihan dan kemajuan Barat, yang menjajah India dan 

sebagian besar dunia Islam.  

Bagi Al-Maududi,9 kenegaraan berdasarkan pada tiga dasar, yaitu: 1). Islam 

adalah agama paripurna tentang semua segi kehidupan meliputi moral, etika, serta 

petunjuk bidang politik, sosial dan ekonomi, lengkap dengan petunjuk untuk 

mengaturnya, termasuk kehidupan politik. Negara Islam harus memakai sistem 

kenegaraan Islam dan bukannya meniru sistem Barat. Negara yang dapat 

menjamin tegaknya sistem Islam adalah sebuah negara yang eksistensinya kuat. 

Dalam hal ini, al-Mawdudi menunjuk kepada pola semasa al-Khulafa al-Rasyidun 

sebagai model atau contoh sistem kenegaraan menurut Islam; 2). Kekuasaan 

tertinggi, yang dalam istilah politik disebut kedaulatan, adalah pada Allah dan 

bukan kedaulatan rakyat. Umat manusia hanyalah pelaksana kedaulatan Allah 

tersebut sebagai khalifah Allah di bumi; 3). Sistem kenegaraan atau politik Islam 

adalah suatu sistem universal dan tidak mengenal batas-batas dan ikatan-ikatan 

geografi, bahasa dan kebangsaan.10 

 
7 Muhammad Azhar, Filsafat Politik : Perbandingan Antara Islam Dan Barat (Jakarta: Raja 

Grafindo Persada, 1997). 
8 Ibid. 
9 Muhammad Anang Firdaus, “Relasi Agama Dan Negara: Telaah Historis Dan 

Perkembangannya,” Harmoni 13, no. 3 (2014): 165–174. 
10 Ibid. 



40 
 

Kusnan  Volume 1 Nomor 1 2022 

Dengan demikian, konsep negara menurut Al-Maududi adalah negara 

ideologi. Negara adalah agama yang terintegrasi dalam satu kesatuan institusi dan 

tidak memisahkan urusan agama dan negara (din wa daulah). Islam mengatur 

seluruh persoalan manusia, termasuk teknis kenegaraan. Islam otentik 

ditempatkan secara formal dalam struktur kenegaraan, baik sebagai dasar negara, 

bentuk pemerintahan dan tata undang-undang. Konsep seperti ini eksis dalam 

praktik kenegaraan umat Islam, sejak awal Islam sampai abad pertengahan. 

Pemikiran al-Mawdudi tentang ciri negara Islam, secara ringkas, dapat 

disimpulkan menjadi empat hal yaitu: 1). Kedaulatan ada di tangan Tuhan; 2). 

Hukum tertinggi dalam negara adalah syariah; 3). Pemerintah adalah pemegang 

amanah Tuhan untuk melaksanakan kehendak-kehendak-Nya; 4). Pemerintah 

tidak boleh melakukan perbuatan yang melampaui batas-batas yang telah 

ditetapkan Tuhan. 

C. Peran Pendidikan Islam 

Penempatan Pendidikan Islam dalam konteks relasi agama dan negara 

haruslah proporsional. Artinya Pendidikan harus bisa membangun paradigma 

berkenegaraan yang Islami. Penempatan yang demikian ini keberadaan agama 

tetap terintegrasi dalam negara namun tidak secara legalistic formal. Legalisasi 

agama secara formal dalam negara, seperti Indonesia ini, akan menimbulkan akses 

sosial yang kurang baik dan rawan perpecahan. Maka negara juga mempunyai 

kewajiban memberikan ruang untuk berperan secara moral dalam bernegara. 

Indonesia meskipun bukan bentuk negara teokrasi absolut namun 

keberadaan agama tetap menjadi bagian dalam negara. Karena itu sebagaimana 

yang dikatakan Jonathan Fox11 negara memberi perlakuan preferensial dalam 

rangka melindungi agama-agama yang diakui sekaligus membatasi perkembangan 

agama-agama yang tidak diakui. Maka negara harus tidak melakukan diskriminasi 

terhadap agama-agama resmi. Negara mengaplikasikan berbagai legislasi religius 

dengan mendirikan institusi seperti Kementerian Agama, dengan tujuan untuk 

mengatur dan mengawasi berbagai praktik religius serta interaksi antara pemeluk 

agama-agama yang ada. Negara membuat berbagai regulasi untuk melindungi 

kebebasan beragama dan mengizinkan berbagai kegiatan keagamaan. Namun 

dalam kenyataannya, kebebasan dimaksud adalah bebas untuk memeluk salah 

satu agama resmi Negara dan demi keharmonisan agama, masyarakat dilarang 

 
11 Mohamad Yusuf and Carl Sterkens, “Menilik Relasi Negara Dan Agama: Analisis Legislasi 

Negara Terkait Pendidikan Agama,” Al-Izzah: Jurnal Hasil-Hasil Penelitian 12, no. 1 (2017): 167–
186. 



41 
 

Kusnan  Volume 1 Nomor 1 2022 

berpindah agama bahkan dalam agama-agama resmi tersebut. Berganti agama 

dianggap menghina komitmen beragama. Warga dianjurkan hanya mempelajari 

agama mereka masing-masing dalam rangka memperkuat identitas religiusnya. 

Negara memfasilitasi pendidikan agama di sekolah-sekolah negeri, dan para siswa 

diwajibkan mengambil mata pelajaran agama di setiap jenjang pendidikannya. 

Pelajaran agama dimaksudkan untuk memperkuat komitmen seseorang terhadap 

agamanya dan untuk meningkatkan kesalehan beragama.12 

Namun pada sebagian pernyataan Fox di atas tidak sepenuhnya berlaku di 

Indonesia. Di Indonesia menganut agama-agama yang ada adalah hak individu, 

dan negara tidak memberi regulasi tentang perpindahan agama yang ada karena 

beragama adalah hak dasar manusia.  

Penganut agama Islam sebagai mayoritas mempunyai peran utama dalam 

membangun kerukunan antar umat beragama. Karena itu pendidikan Islam harus 

berorientasi pada penguatan nilai-nilai dalam menjalin kebersamaan dalam 

kebinekaan. Titik tekannya, dalam membangun kesadaran nilai-nilai kebersamaan 

ini, berbasis pada teologis kemajemukan yang didasarkan pada keagamaan. 

Konsep moderasi beragama dalam pendidikan Islam adalah langkah yang baik 

untuk di implementasikan sebagai manifestasi Islam rahmatan lil ‘alamin.  

Kata moderasi dalam bahasa Arab diartikan “alwasathiyyah”. Secara 

bahasa “al-wasathiyyah” berasal dari kata “wasath”. Al-Asfahaniy 

mendefinisikan “wasathan” dengan “sawa’un” yaitu tengah-tengah diantara dua 

batas, atau dengan keadilan, yang tengah-tengan atau yang standar atau yang 

biasa-biasa saja. Wasathan juga bermakna menjaga dari bersikap tanpa kompromi 

bahkan meninggalkan garis kebenaran agama.13  

Dalam konteks fundamentalisme agama, maka untuk menghindari 

disharmoni perlu ditumbuhkan cara beragama yang moderat, atau cara ber-Islam 

yang inklusif atau sikap beragama yang terbuka, yang disebut sikap moderasi 

beragama. Moderasi itu artinya moderat, lawan dari ekstrem, atau tidak 

berlebihan dalam menyikapi perbedaan dan keragaman. Dalam melihat dan 

menyelesaikan satu persoalan, Islam moderat mencoba melakukan pendekatan 

kompromi dan berada di tengah-tengah, dalam menyikapi sebuah perbedaan, baik 

perbedaan agama ataupun mazhab, Islam moderat mengedepankan sikap 

toleransi, saling menghargai, dengan tetap meyakini kebenaran keyakinan 

 
12 Ibid. 
13 al-Raghib al-Ashfihani, “Mu’jam Mufradat Alfazh al-Qur`an” (Damaskus: Darul Qolam, 

2009). 



42 
 

Kusnan  Volume 1 Nomor 1 2022 

masing-masing agama dan mazhab, sehingga semua dapat menerima keputusan 

dengan kepala dingin, tanpa harus terlibat dalam aksi yang anarkis.14 

Menurut Quraish Shihab15 ada tiga pilar penting dalam moderasi 

(wasathiyyah) beragama, yakni: Pertama, pilar keadilan, pilar ini sangat utama, 

beberapa makna keadilan yang dipaparkan adalah, (1) adil dalam arti “sama” yakni 

persamaan dalam hak. (2), adil dalam arti “seimbang”. Keseimbangan ditemukan 

pada suatu kelompok yang di dalamnya terdapat beragam bagian yang menuju 

satu tujuan yang tertentu. Seandainya ada salah satu anggota tubuh manusia 

berlebih atau berkurang dari kadar atau syarat seharusnya, maka pasti tidak akan 

terjadi keseimbangan (keadilan). Namun perlu dicatat bahwa keseimbangan tidak 

mengharuskan persamaan. Bisa saja satu bagian berukuran kecil atau besar, 

sedangkan kecil dan besarnya ditentukan oleh fungsi yang diharapkan darinya. (3), 

adil adalah “perhatian terhadap hak-hak individu dan memberikan hak-hak itu 

kepada setiap pemiliknya.” Pengertian inilah yang didefinisikan dengan 

“menempatkan sesuatu pada tempatnya.” Lawannya adalah “kezaliman”, dalam 

arti pelanggaran terhadap hak-hak pihak lain. Dengan demikian menyirami 

tumbuhan adalah keadilan dan menyirami duri adalah lawannya, pengertian 

keadilan seperti ini, melahirkan keadilan sosial. (4), adil yang dinisbatkan kepada 

Ilahi. Adil di sini berarti “memelihara kewajaran atas berlanjutnya eksistensi, tidak 

mencegah kelanjutan eksistensi dan perolehan rahmat sewaktu terdapat banyak 

kemungkinan untuk itu. Keadilan Ilahi pada dasarnya merupakan rahmat dan 

kebaikan-Nya. Keadilan-Nya mengandung konsekuensi bahwa rahmat Allah tidak 

tertahan untuk diperoleh sejauh makhluk itu dapat meraihnya. Allah menciptakan 

dan mengelola alam raya ini dengan keadilan, dan menuntut agar keadilan 

mencakup semua aspek kehidupan, termasuk akidah, syariat atau hukum, akhlak, 

bahkan cinta dan benci16 

Kedua, pilar keseimbangan. Keseimbangan ditemukan pada suatu 

kelompok yang di dalamnya terdapat beragam bagian yang menuju satu tujuan 

tertentu, selama syarat dan kadar tertentu terpenuhi oleh setiap bagian. Dengan 

terhimpunnya syarat ini, kelompok itu dapat bertahan dan berjalan memenuhi 

tujuan kehadirannya. Keseimbangan tidak mengharuskan persamaan kadar dan 

 
14 Darlis Dawing, “Mengusung Moderasi Islam Di Tengah Masyarakat Multikultural,” 

Rausyan Fikr: Jurnal Ilmu Studi Ushuluddin Dan Filsafat 13, no. 2 (2017): 225–255. 
15 Iffati Zamimah, “Moderatisme Islam Dalam Konteks Keindonesiaan,” Jurnal Al-Fanar 1, 

no. 1 (2018): 75–90. 
16 Departemen Agama, Moderasi beragama (Badan Litbang dan Diklat, Kementerian 

Agama RI, 2019). 



43 
 

Kusnan  Volume 1 Nomor 1 2022 

syarat bagi semua bagian unit agar seimbang. Bisa saja satu bagian berukuran kecil 

atau besar, sedangkan kecil dan besarnya ditentukan oleh fungsi yang diharapkan 

darinya. 

Ketiga, pilar toleransi. Quraish Shihab memaparkan bahwa toleransi 

adalah batas ukur untuk penambahan atau pengurangan yang masih bisa diterima. 

Toleransi adalah penyimpangan yang tadinya harus dilakukan menjadi tidak 

dilakukan, singkatnya adalah penyimpangan yang dapat dibenarkan. 

Dalam konteks beragama, memahami teks agama saat ini terjadi 

kecenderungan terpolarisasinya pemeluk agama dalam dua kutub ekstrem. Satu 

kutub terlalu mendewakan teks tanpa menghiraukan sama sekali kemampuan 

akal/nalar. Teks Kitab Suci dipahami lalu kemudian diamalkan tanpa memahami 

konteks. Beberapa kalangan menyebut kutub ini sebagai golongan konservatif. 

Kutub ekstrem yang lain, sebaliknya, yang sering disebut kelompok liberal, terlalu 

mendewakan akal pikiran sehingga mengabaikan teks itu sendiri. 

Moderat dalam pemikiran Islam adalah mengedepankan sikap toleran 

dalam perbedaan. Keterbukaan menerima keberagamaan (inklusivisme). Baik 

beragam dalam mazhab maupun beragam dalam beragama. Perbedaan tidak 

menghalangi untuk menjalin kerja sama, dengan asas kemanusiaan.17 Meyakini 

agama Islam yang paling benar, tidak berarti harus melecehkan agama orang lain. 

Sehingga akan terjadilah persaudaraan dan persatuan antar agama, sebagaimana 

yang pernah terjadi di Madinah di bawah komando Rasulullah saw.18 

Moderasi harus dipahami ditumbuhkembangkan sebagai komitmen 

bersama untuk menjaga keseimbangan yang paripurna, di mana setiap warga 

masyarakat, apa pun suku, etnis, budaya, agama, dan pilihan politiknya mau saling 

mendengarkan satu sama lain serta saling belajar melatih kemampuan mengelola 

dan mengatasi perbedaan di antara mereka. Pendidikan Islam dengan paradigma 

moderatisme yang sesuai dengan misi Rahmatan lil ‘Alamin, maka memang 

diperlukan dalam menumbuhkan sikap anti kekerasan dalam bersikap di kalangan 

masyarakat, memahami perbedaan yang mungkin terjadi, mengutamakan 

kontekstualisasi dalam memaknai ayat Ilahiyah, menggunakan istinbath untuk 

menerapkan hukum terkini serta menggunakan pendekatan sains dan teknologi 

untuk membenarkan dan mengatasi dinamika persoalan di masyarakat Indonesia. 

Selayaknya perbedaan sikap menjadi sebuah dinamisasi kehidupan sosial yang 

 
17 Dawing, “Mengusung Moderasi Islam Di Tengah Masyarakat Multikultural.” 
18 Agus Akhmadi, “Moderasi Beragama Dalam Keragaman Indonesia,” Inovasi-Jurnal 

Diklat Keagamaan 13, no. 2 (April 23, 2019): 45–55. 



44 
 

Kusnan  Volume 1 Nomor 1 2022 

menjadi bagian dari masyarakat yang madani. Keberadaan Islam moderat cukup 

menjadi penjaga dan pengawal konsistensi Islam yang telah dibawa oleh 

Rasulullah Saw. Untuk mengembalikan citra Islam yang sebenarnya, maka 

diperlukan moderasi agar penganut lain dapat merasakan kebenaran ajaran Islam 

yang Rahmatan lil ‘Alamin.19 

D. Kesimpulan 

Dari pembahasan di atas dapat dipahami bahwa pada dasarnya antara 

agama, khususnya Islam, adalah bagian terpenting dalam negara. Agama menjadi 

kekuatan moral dan etika dalam membangun bangsa dan negara. Secara eksplisit 

agama telah terintegrasi dalam negara dari sisi nilai dan moral meskipun tidak 

mengharuskan legalisasi formal dalam bentuk teokrasi.   

Dalam menuju harmonisasi hubungan agama dan negara diperlukan 

sarana. Maka keberadaan Pendidikan Islam menjadi motor utama dan sekaligus 

saran yang efektif. Konsep moderasi dalam dunia Pendidikan Islam harus 

diperkuat sebab, pada dasarnya adalah watak dari ajaran Islam itu sendiri. Karena 

itu sikap tidak menghargai keragaman bertentangan dengan konsep moderasi 

yang bagian dari ajaran Islam itu sendiri.  

 

 

Daftar pustaka 

 

Agama, Departemen. Moderasi beragama. Badan Litbang dan Diklat, 
Kementerian Agama RI, 2019. 

Ahmad, La Ode Ismail. “Relasi Agama Dengan Negara Dalam Pemikiran Islam: 
Studi Atas Konteks Keindonesiaan.” Millah: Journal of Religious Studies 
10, no. 2 (2011). Accessed November 26, 2022. 
https://jurnal.uii.ac.id/Millah/article/view/2343. 

Akhmadi, Agus. “Moderasi Beragama Dalam Keragaman Indonesia.” Inovasi-
Jurnal Diklat Keagamaan 13, no. 2 (April 23, 2019): 45–55. 

al-Ashfihani, al-Raghib. “Mu’jam Mufradat Alfazh al-Qur`an.” Damaskus: Darul 
Qolam, 2009. 

Azhar, Muhammad. Filsafat Politik : Perbandingan Antara Islam Dan Barat. 
Jakarta: Raja Grafindo Persada, 1997. 

Boland, B. J. Pergumulan Islam di Indonesia, 1945-1970. Michigan: Grafitipers, 
1985. 

 
19 Mohamad Fahri and Ahmad Zainuri, “Moderasi Beragama Di Indonesia,” Intizar 25, no. 

2 (2019): 95–100. 



45 
 

Kusnan  Volume 1 Nomor 1 2022 

Dawing, Darlis. “Mengusung Moderasi Islam Di Tengah Masyarakat 
Multikultural.” Rausyan Fikr: Jurnal Ilmu Studi Ushuluddin Dan Filsafat 
13, no. 2 (2017): 225–255. 

Fahri, Mohamad, and Ahmad Zainuri. “Moderasi Beragama Di Indonesia.” Intizar 
25, no. 2 (2019): 95–100. 

Firdaus, Muhammad Anang. “Relasi Agama Dan Negara: Telaah Historis Dan 
Perkembangannya.” Harmoni 13, no. 3 (2014): 165–174. 

Rasyidin, Yusafrida. “Menjelajahi Pemikiran Politik Nurcholis Madjid Tentang 
Agama Dan Negara.” Jurnal Tapis: Jurnal Teropong Aspirasi Politik 
Islam 16, no. 1 (2020): 35–44. 

Wahid, Abdurrahman. “Merumuskan Hubungan Ideologi Nasional Dan Agama.” 
Majalah Aula: Risalah Nahdlatul Ulama Jawa Timur (1985): 23–32. 

Yusuf, Mohamad, and Carl Sterkens. “Menilik Relasi Negara Dan Agama: Analisis 
Legislasi Negara Terkait Pendidikan Agama.” Al-Izzah: Jurnal Hasil-Hasil 
Penelitian 12, no. 1 (2017): 167–186. 

Zamimah, Iffati. “Moderatisme Islam Dalam Konteks Keindonesiaan.” Jurnal Al-
Fanar 1, no. 1 (2018): 75–90. 

 


