Harmonisasi Relasi Agama Dan Negara

Melalui Konsep Pendidikan Islam

Kusnan?

Abstrak

Tulisan ini menyajikan tentang relasi agama dan negara dalam menuju
harmonisasi. Agama dan negara, dalam konteks kemanusiaan, pada dasarnya
mempunyai tujuan yang sama, yakni pencapaian kemaslahatan. Tujuan yang sama
ini harus saling menguatkan bukan untuk saling dihadapkan. Konsep negara
teokrasi tidak menjadi keharusan karena keadaan sosial bangsa Indonesia yang
plural memerlukan konsep negara yang dapat menjunjung tinggi nilai-nilai
kebersamaan dalam kebinekaan. Agama menjadi bagian negara dalam kekuatan
moral dan etika. Pendidikan Islam harus mengambil peran dalam menguatkan
sikap moderasi beragama. Konsep moderasi beragama adalah ajaran Islam dalam
mewujudkan rahmatan lil ‘alamin. Dengan konsep moderasi beragama menjadi
sarana efektif dalam membangun relasi agama dan negara yang harmonis

Kata kunci : moderasi beragama, rahmatan lil alamanin, tarbiah

A. Pendahuluan

Meskipun sudah banyak kalangan akademisi yang mengkaji tentang relasi
Agama dan Negara dengan sudut pandang dan konteks yang berbeda masih saja
tetap menjadi perhatian untuk dikaji ulang dengan sudut pandang dan kajian yang
berbeda pula. Dalam tulisan kali ini penulis memunculkan tulisan relasi agama
dan negara dari sudut pendidikan Islam. Tentunya berangkat dari berbagai kajian
yang sudah ada sebelumnya selanjutnya disajikan secara dialogis dari dua sisi yang
berbeda dalam mempertemukan tujuan yang sama.

Negara sebagai institusi sosial dalam pembentukannya mempunyai tujuan
yang berorientasi pada kemaslahatan sosial atau rakyatnya. Begitu pula dalam
agama yang berangkat dari keyakinan, meskipun sifatnya personal, juga bertujuan
untuk mewujudkan kemaslahatan umatnya melalui perangkat firman Tuhannya.
Dari tujuan yang sama ini sudah menjadi keharusan keduanya untuk saling
menguatkan dalam mencapai tujuan yang sama. Upaya mempertemukan dan
untuk saling menguatkan adalah melalui konsep pendidikan dengan

mempertemukan nilai-nilai keagamaan yang sifatnya universal.

1 Sekolah Tinggi Ilmu Tarbiah Balikpapan, wongedan.kk@gmail.com



MADINATUL FIVEAY 36

JURNAL STUDI ISLAM

Akhir-akhir ini muncul kekhawatiran di sebagian kalangan umat Islam
akan terjadinya disharmonisasi relasi Agama (baca: Islam) dan Negara.
Kekhawatiran ini didasarkan pada fenomena sosio-politik dengan adanya
kemunculan kelompok (sebagian umat Islam) yang berpandangan dan sikap
politik yang berbeda dengan Pemerintah dan juga mengambil jarak dengan
institusi kenegaraan. Kelompok ini sering melancarkan kritik tajam kepada
pemerintah sehingga dikhawatirkan menimbulkan adanya faksi dalam kehidupan
berbangsa dan bernegara yang dapat merusak hubungan agama dan negara,
bahkan di kalangan umat Islam itu sendiri. Meskipun kekhawatiran ini sangat
berlebihan adalah menjadi tanggung jawab dan tugas Pemerintah untuk
mempertemukan titik temu secara dialogis dengan kelompok ini.

Perbedaan pandangan dan sikap politik dalam sebuah negara demokrasi
pada dasarnya merupakan suatu hal yang wajar. Bahkan dalam Islam sendiri
perbedaan dalam masalah fikih (ikhtilaful masailil fikihiyah) menjadi hal yang
lumrah. Dalam sejarah fikih faktanya perbedaan antara guru dan murid juga
terjadi, seperti antara Imam Syafi’ dengan Imam Malik. Imam Syafii adalah murid
dari Imam Malik dimana Imam Syafii berbeda dengan gurunya dalam masalah
kunut. Maka menjadi hal yang wajar dalam masalah politik juga terjadi perbedaan.
Akan menjadi tidak wajar jika perbedaan dibarengi dengan sikap sporadis dalam
bentuk tindakan perlawanan fisik hingga meruncing tajam menjadi permusuhan.
Kelompok yang berhaluan berbeda pandangan politik dengan pihak Pemerintah
selama ini masih dalam koridor kewajaran yang memerlukan titik temu.

Kemunculan wacana relasi agama dan negara dalam konteks
keindonesiaan mengemuka kembali karena negara dianggap tidak cakap dalam
mewujudkan harapan mereka sehingga berasumsi tugas keagamaan Islam untuk
menyelamatkan masyarakat Indonesia. Ada sisi traumatik kesejarahan di sebagian
kalangan umat Islam Indonesia. Dimana kelompok ini mempunyai pengalaman
masa-masa kelam kesejarahan yang terjadi di masa orde baru. Pada masa ini
gerakan Islam dipandang sebagai gerakan ekstrimis, fanatis, puritanis dan
tekstualis, yang mencoba menggoyahkan sendi dasar negara Indonesia. Fakta
sejarah telah menunjukkan bahwa gerakan ideologisasi Islam pernah muncul
dalam dekade Orde Lama, seperti adanya desakan sejumlah politisi Islam agar

dilegalisasikannya kembali Piagam Jakarta.2

2 B. J. Boland, Pergumulan Islam di Indonesia, 1945-1970 (Michigan: Grafitipers, 1985).

Kusnan Volume 1 Nomor 1 2022



MADINATUL FIVEAY 37

JURNAL STUDI ISLAM

Untuk merekonstruksi relasi agama dan negara peran pendidikan
mempunyai potensi dan sarana yang strategis dalam mempertemukan titik temu
guna terjalinnya keharmonisan dua sisi yang berbeda ini. Konsep jalan tengah
(wasathiyah) dalam pendidikan Islam harus dikonstruksi dalam dimensi sosio-
politik dan budaya dengan paradigma multikulturalisasi. Islam mempunyai
konsep paten dalam nilai-nilai multikultural yang harus menjadi konsep
pendidikan keagamaan Islam. Kesadaran akan nilai-nilai multikultural dengan
pendekatan teologis dalam konsep keagamaan dapat mempertemukan kesamaan
dalam membangun kemaslahatan sosial baik dalam beragama maupun dalam
bernegara.

B. Tinjauan Relasi Agama dan Negara

Agama dan Negara adalah dua institusi yang berbeda, namun keduanya
harus dipertemukan dalam menuju pencapaian kemaslahatan sosial melalui
Negara. Dua entitas ini meskipun mempunyai perbedaan satuan. Namun dalam
Islam diyakini bahwa hubungan antara agama dan negara sudah sangat jelas, yaitu
bahwa antara keduanya terkait erat secara tidak terpisahkan, sekali pun dalam segi
pendekatan teknis dan praktis dapat dibedakan.s Agama mempengaruhi jalannya
sejarah melalui kesadaran bersama, negara mempengaruhi sejarah dengan
keputusan, kekuasaan dan perang. Agama adalah kekuatan dari dalam dan negara
adalah kekuatan dari luar.

Sejarah tidak menutup mata atas keterlibatan Islam dalam pembentukan
Negara Indonesia ini. Menurut Kuntowijoyo,4 Islam telah berkontribusi dalam
membentuk civil culture (budaya bernegara), “national”, solidarity, ideologi jihad
dan kontrol sosial. Sumbangan Islam yang besar itu dalam sejarah pembentukan
bangsa Indonesia ini, merupakan aset yang tak terkira bagi lahirnya bangsa ini.

Mengenai hubungan Islam dan Negara, Abdurrahman Wahid mengatakan
yang terpenting adalah etika kemasyarakatan dan tidak perlu mendirikan Negara
Islam. Dia menegaskan bahwa dalam Islam mengenal negara definitif. Al-Quran
sendiri secara eksplisit menyebut adanya bangsa, tidak perlu sulit mencari
relevansi antara Islam dan wawasan kebangsaan. Oleh karena itu Islam pada
dasarnya tidak bertentangan dengan paham kebangsaan, hampir semua kalangan

modernis menyatakan bahwa keduanya paralel. Artinya dalam memperjuangkan

3 La Ode Ismail Ahmad, “Relasi Agama Dengan Negara Dalam Pemikiran Islam: Studi Atas
Konteks Keindonesiaan,” Millah: Journal of Religious Studies 10, no. 2 (2011), accessed November
26, 2022, https://jurnal.uii.ac.id/Millah/article/view/2343.

4 Ibid.

Kusnan Volume 1 Nomor 1 2022



MADINATUL FIVEAY 3

JURNAL STUDI ISLAM

Islam tidak perlu atau dapat dilepas dari kepentingan dan kondisi sosiologis
regional.

Lebih lanjut Abdurrahman Wahid menjelaskan, tidak adanya suksesi
tunggal dalam kepemimpinan dan peralihan kekuasaan/wewenang sebagai
indikasi bahwa, Islam tidak mencita-citakan sebuah negara Islam.5 Bahkan secara
tegas Dia mengatakan, “Kalau memang Nabi menghendaki berdirinya sebuah
“negara Islam”, mustahil suksesi kepemimpinan dan peralihan kekuasaan tidak
dirumuskan secara formal. Nabi cuma memerintahkan “bermusyawaralah kalian
dalam persoalan”. Masalah sepenting itu bukannya dilembagakan secara konkret,
melainkan dicukupkan dengan sebuah diktum saja, yaitu “masalah mereka
(haruslah) dimusyawarahkan antara mereka”. Mana ada negara dengan bentuk
seperti itu?”

Bagi Nur Kholis Madjid meskipun tidak ada kewajiban untuk membentuk
negara Islam, namun sebagai masyarakat yang bernegara hendaknya dapat
membentuk masyarakat yang Islamis. Karena itu, masyarakat Islam adalah
masyarakat yang mengikuti perkembangan zaman di bidang politik, ekonomi,
sosial budaya, dan Hankam. Termasuk lebih banyak menyangkut soal dunia dari
pada soal keagamaan. Bukan sebaliknya sebagaimana kondisi sosial yang
mengikuti perkembangan modern, merupakan hal atau refleks dari tren
modernitas, sebagaimana yang dikatakan oleh kelompok neo-tradisionalisme.

Dalam Islam, Negara dan agama tidak terpisahkan tetapi tidak identik.
Tidak terpisah, tetapi berbeda. Tidak terpisahkan karena setiap muslim dalam
bersikap dan berperilaku harus dalam rangka mendapat rida Allah, termasuk
dalam kehidupan kenegaraan. Tetapi urusan agama dan urusan duniawi
(termasuk kehidupan kenegaraan) berbeda. Sebab yang pertama kebenarannya
bersifat mutlak, sedangkan yang kedua bersifat relatif.¢

Harun Nasution secara tegas mengatakan; bahwa dalam Islam tidak ada
dalil yang menjelaskan satu pun. Menurut Harun Nasution, bukan hanya soal
negara Islam, bahkan soal negara saja, tidak ada “ayat atau hadis” yang dengan
tegas menyebutkan pembentukan pemerintahan atau negara di dalam Islam.
Jikalau ada di antara umat Islam yang merasa wajib untuk membentuk negara dan

pemerintahan, maka kewajiban itu bukanlah atas dasar perintah nas yang tegas,

5 Abdurrahman Wahid, “Merumuskan Hubungan Ideologi Nasional Dan Agama,” Majalah
Aula: Risalah Nahdlatul Ulama Jawa Timur (1985): 23—32.

6 Yusafrida Rasyidin, “Menjelajahi Pemikiran Politik Nurcholis Madjid Tentang Agama Dan
Negara,” Jurnal Tapis: Jurnal Teropong Aspirasi Politik Islam 16, no. 1 (2020): 35—44.

Kusnan Volume 1 Nomor 1 2022



MADINATUL FIVEAY 30

JURNAL STUDI ISLAM

melainkan semata-mata atas dasar Ijtihad dan pemikiran rasional berdasarkan
ayat al-Qur’an. Ijtihad yang demikian tidaklah sampai kepada Ijma’ atau
Konsensus, karena golongan Khawarij khususnya—kelompok al-Muhakkimah dan
al-Najadah, yakni serpihan golongan itu serta seorang pemuka Mutazilah, Halim
al-Asam berbeda dengan tokoh-tokoh utama Mu’tazillah lainnya yang memandang
tidaklah wajib hukumnya bagi kaum muslim untuk mendirikan negara.

Pandangan berbeda adalah Abul A’la Al-Maududi, menurutnya, negara
merupakan bagian integral (atau perluasan) dari Islam. Lebih lanjut Al-Maududi
mengatakan, Islam memiliki konsep negara dan system pemerintahan tersendiri
yang lengkap. Pandangan Al-Maududi ini menurut Charles Adam,” sebagai
seorang yang paling efektif dalam menciptakan sentimen bagi berdirinya Negara
Islam setelah pemisahan Negara India dan berdirinya Negara Pakistan.® Menurut
Sayyid Husen Nasr, ada dua hal yang melatar belakangi dan juga mempengaruhi
pemikiran Al-Maududi terhadap negara Islam, pertama; keadaan rakyat India
yang tertindas dan terbelakang, termasuk di dalamnya umat Islam. Kedua,
kenyataan dari adanya kelebihan dan kemajuan Barat, yang menjajah India dan
sebagian besar dunia Islam.

Bagi Al-Maududi,® kenegaraan berdasarkan pada tiga dasar, yaitu: 1). Islam
adalah agama paripurna tentang semua segi kehidupan meliputi moral, etika, serta
petunjuk bidang politik, sosial dan ekonomi, lengkap dengan petunjuk untuk
mengaturnya, termasuk kehidupan politik. Negara Islam harus memakai sistem
kenegaraan Islam dan bukannya meniru sistem Barat. Negara yang dapat
menjamin tegaknya sistem Islam adalah sebuah negara yang eksistensinya kuat.
Dalam hal ini, al-Mawdudi menunjuk kepada pola semasa al-Khulafa al-Rasyidun
sebagai model atau contoh sistem kenegaraan menurut Islam; 2). Kekuasaan
tertinggi, yang dalam istilah politik disebut kedaulatan, adalah pada Allah dan
bukan kedaulatan rakyat. Umat manusia hanyalah pelaksana kedaulatan Allah
tersebut sebagai khalifah Allah di bumi; 3). Sistem kenegaraan atau politik Islam
adalah suatu sistem universal dan tidak mengenal batas-batas dan ikatan-ikatan

geografi, bahasa dan kebangsaan.°

7 Muhammad Azhar, Filsafat Politik : Perbandingan Antara Islam Dan Barat (Jakarta: Raja
Grafindo Persada, 1997).

8 Ibid.

9 Muhammad Anang Firdaus, “Relasi Agama Dan Negara: Telaah Historis Dan
Perkembangannya,” Harmoni 13, no. 3 (2014): 165—-174.

10 Ibid.

Kusnan Volume 1 Nomor 1 2022



MADINATUL FIVEAY "

JURNAL STUDI ISLAM

Dengan demikian, konsep negara menurut Al-Maududi adalah negara
ideologi. Negara adalah agama yang terintegrasi dalam satu kesatuan institusi dan
tidak memisahkan urusan agama dan negara (din wa daulah). Islam mengatur
seluruh persoalan manusia, termasuk teknis kenegaraan. Islam otentik
ditempatkan secara formal dalam struktur kenegaraan, baik sebagai dasar negara,
bentuk pemerintahan dan tata undang-undang. Konsep seperti ini eksis dalam
praktik kenegaraan umat Islam, sejak awal Islam sampai abad pertengahan.
Pemikiran al-Mawdudi tentang ciri negara Islam, secara ringkas, dapat
disimpulkan menjadi empat hal yaitu: 1). Kedaulatan ada di tangan Tuhan; 2).
Hukum tertinggi dalam negara adalah syariah; 3). Pemerintah adalah pemegang
amanah Tuhan untuk melaksanakan kehendak-kehendak-Nya; 4). Pemerintah
tidak boleh melakukan perbuatan yang melampaui batas-batas yang telah
ditetapkan Tuhan.

C. Peran Pendidikan Islam

Penempatan Pendidikan Islam dalam konteks relasi agama dan negara
haruslah proporsional. Artinya Pendidikan harus bisa membangun paradigma
berkenegaraan yang Islami. Penempatan yang demikian ini keberadaan agama
tetap terintegrasi dalam negara namun tidak secara legalistic formal. Legalisasi
agama secara formal dalam negara, seperti Indonesia ini, akan menimbulkan akses
sosial yang kurang baik dan rawan perpecahan. Maka negara juga mempunyai
kewajiban memberikan ruang untuk berperan secara moral dalam bernegara.

Indonesia meskipun bukan bentuk negara teokrasi absolut namun
keberadaan agama tetap menjadi bagian dalam negara. Karena itu sebagaimana
yang dikatakan Jonathan Fox' negara memberi perlakuan preferensial dalam
rangka melindungi agama-agama yang diakui sekaligus membatasi perkembangan
agama-agama yang tidak diakui. Maka negara harus tidak melakukan diskriminasi
terhadap agama-agama resmi. Negara mengaplikasikan berbagai legislasi religius
dengan mendirikan institusi seperti Kementerian Agama, dengan tujuan untuk
mengatur dan mengawasi berbagai praktik religius serta interaksi antara pemeluk
agama-agama yang ada. Negara membuat berbagai regulasi untuk melindungi
kebebasan beragama dan mengizinkan berbagai kegiatan keagamaan. Namun
dalam kenyataannya, kebebasan dimaksud adalah bebas untuk memeluk salah

satu agama resmi Negara dan demi keharmonisan agama, masyarakat dilarang

11 Mohamad Yusuf and Carl Sterkens, “Menilik Relasi Negara Dan Agama: Analisis Legislasi
Negara Terkait Pendidikan Agama,” Al-Izzah: Jurnal Hasil-Hasil Penelitian 12, no. 1 (2017): 167—
186.

Kusnan Volume 1 Nomor 1 2022



MADINATUL FIVEAY "

JURNAL STUDI ISLAM

berpindah agama bahkan dalam agama-agama resmi tersebut. Berganti agama
dianggap menghina komitmen beragama. Warga dianjurkan hanya mempelajari
agama mereka masing-masing dalam rangka memperkuat identitas religiusnya.
Negara memfasilitasi pendidikan agama di sekolah-sekolah negeri, dan para siswa
diwajibkan mengambil mata pelajaran agama di setiap jenjang pendidikannya.
Pelajaran agama dimaksudkan untuk memperkuat komitmen seseorang terhadap
agamanya dan untuk meningkatkan kesalehan beragama.!2

Namun pada sebagian pernyataan Fox di atas tidak sepenuhnya berlaku di
Indonesia. Di Indonesia menganut agama-agama yang ada adalah hak individu,
dan negara tidak memberi regulasi tentang perpindahan agama yang ada karena
beragama adalah hak dasar manusia.

Penganut agama Islam sebagai mayoritas mempunyai peran utama dalam
membangun kerukunan antar umat beragama. Karena itu pendidikan Islam harus
berorientasi pada penguatan nilai-nilai dalam menjalin kebersamaan dalam
kebinekaan. Titik tekannya, dalam membangun kesadaran nilai-nilai kebersamaan
ini, berbasis pada teologis kemajemukan yang didasarkan pada keagamaan.
Konsep moderasi beragama dalam pendidikan Islam adalah langkah yang baik
untuk di implementasikan sebagai manifestasi Islam rahmatan lil ‘alamin.

Kata moderasi dalam bahasa Arab diartikan “alwasathiyyah”. Secara
bahasa “al-wasathiyyah” berasal dari kata “wasath”. Al-Asfahaniy
mendefinisikan “wasathan” dengan “sawa’un” yaitu tengah-tengah diantara dua
batas, atau dengan keadilan, yang tengah-tengan atau yang standar atau yang
biasa-biasa saja. Wasathan juga bermakna menjaga dari bersikap tanpa kompromi
bahkan meninggalkan garis kebenaran agama.:3

Dalam konteks fundamentalisme agama, maka untuk menghindari
disharmoni perlu ditumbuhkan cara beragama yang moderat, atau cara ber-Islam
yang inklusif atau sikap beragama yang terbuka, yang disebut sikap moderasi
beragama. Moderasi itu artinya moderat, lawan dari ekstrem, atau tidak
berlebihan dalam menyikapi perbedaan dan keragaman. Dalam melihat dan
menyelesaikan satu persoalan, Islam moderat mencoba melakukan pendekatan
kompromi dan berada di tengah-tengah, dalam menyikapi sebuah perbedaan, baik
perbedaan agama ataupun mazhab, Islam moderat mengedepankan sikap

toleransi, saling menghargai, dengan tetap meyakini kebenaran keyakinan

12 Ibid.
13 al-Raghib al-Ashfihani, “Mu’jam Mufradat Alfazh al-Qur an” (Damaskus: Darul Qolam,
2009).

Kusnan Volume 1 Nomor 1 2022



MADINATUL FIVEAY "

JURNAL STUDI ISLAM

masing-masing agama dan mazhab, sehingga semua dapat menerima keputusan
dengan kepala dingin, tanpa harus terlibat dalam aksi yang anarkis.

Menurut Quraish Shihab's ada tiga pilar penting dalam moderasi
(wasathiyyah) beragama, yakni: Pertama, pilar keadilan, pilar ini sangat utama,
beberapa makna keadilan yang dipaparkan adalah, (1) adil dalam arti “sama” yakni
persamaan dalam hak. (2), adil dalam arti “seimbang”. Keseimbangan ditemukan
pada suatu kelompok yang di dalamnya terdapat beragam bagian yang menuju
satu tujuan yang tertentu. Seandainya ada salah satu anggota tubuh manusia
berlebih atau berkurang dari kadar atau syarat seharusnya, maka pasti tidak akan
terjadi keseimbangan (keadilan). Namun perlu dicatat bahwa keseimbangan tidak
mengharuskan persamaan. Bisa saja satu bagian berukuran kecil atau besar,
sedangkan kecil dan besarnya ditentukan oleh fungsi yang diharapkan darinya. (3),
adil adalah “perhatian terhadap hak-hak individu dan memberikan hak-hak itu
kepada setiap pemiliknya.” Pengertian inilah yang didefinisikan dengan
“menempatkan sesuatu pada tempatnya.” Lawannya adalah “kezaliman”, dalam
arti pelanggaran terhadap hak-hak pihak lain. Dengan demikian menyirami
tumbuhan adalah keadilan dan menyirami duri adalah lawannya, pengertian
keadilan seperti ini, melahirkan keadilan sosial. (4), adil yang dinisbatkan kepada
Ilahi. Adil di sini berarti “memelihara kewajaran atas berlanjutnya eksistensi, tidak
mencegah kelanjutan eksistensi dan perolehan rahmat sewaktu terdapat banyak
kemungkinan untuk itu. Keadilan Ilahi pada dasarnya merupakan rahmat dan
kebaikan-Nya. Keadilan-Nya mengandung konsekuensi bahwa rahmat Allah tidak
tertahan untuk diperoleh sejauh makhluk itu dapat meraihnya. Allah menciptakan
dan mengelola alam raya ini dengan keadilan, dan menuntut agar keadilan
mencakup semua aspek kehidupan, termasuk akidah, syariat atau hukum, akhlak,
bahkan cinta dan benci®

Kedua, pilar keseimbangan. Keseimbangan ditemukan pada suatu
kelompok yang di dalamnya terdapat beragam bagian yang menuju satu tujuan
tertentu, selama syarat dan kadar tertentu terpenuhi oleh setiap bagian. Dengan
terhimpunnya syarat ini, kelompok itu dapat bertahan dan berjalan memenuhi

tujuan kehadirannya. Keseimbangan tidak mengharuskan persamaan kadar dan

14 Darlis Dawing, “Mengusung Moderasi Islam Di Tengah Masyarakat Multikultural,”
Rausyan Fikr: Jurnal Ilmu Studi Ushuluddin Dan Filsafat 13, no. 2 (2017): 225-255.

15 Iffati Zamimah, “Moderatisme Islam Dalam Konteks Keindonesiaan,” Jurnal Al-Fanar 1,
no. 1 (2018): 75-90.

16 Departemen Agama, Moderasi beragama (Badan Litbang dan Diklat, Kementerian
Agama RI, 2019).

Kusnan Volume 1 Nomor 1 2022



MADINATUL FIVEAY .

JURNAL STUDI ISLAM

syarat bagi semua bagian unit agar seimbang. Bisa saja satu bagian berukuran kecil
atau besar, sedangkan kecil dan besarnya ditentukan oleh fungsi yang diharapkan
darinya.

Ketiga, pilar toleransi. Quraish Shihab memaparkan bahwa toleransi
adalah batas ukur untuk penambahan atau pengurangan yang masih bisa diterima.
Toleransi adalah penyimpangan yang tadinya harus dilakukan menjadi tidak
dilakukan, singkatnya adalah penyimpangan yang dapat dibenarkan.

Dalam konteks beragama, memahami teks agama saat ini terjadi
kecenderungan terpolarisasinya pemeluk agama dalam dua kutub ekstrem. Satu
kutub terlalu mendewakan teks tanpa menghiraukan sama sekali kemampuan
akal/nalar. Teks Kitab Suci dipahami lalu kemudian diamalkan tanpa memahami
konteks. Beberapa kalangan menyebut kutub ini sebagai golongan konservatif.
Kutub ekstrem yang lain, sebaliknya, yang sering disebut kelompok liberal, terlalu
mendewakan akal pikiran sehingga mengabaikan teks itu sendiri.

Moderat dalam pemikiran Islam adalah mengedepankan sikap toleran
dalam perbedaan. Keterbukaan menerima keberagamaan (inklusivisme). Baik
beragam dalam mazhab maupun beragam dalam beragama. Perbedaan tidak
menghalangi untuk menjalin kerja sama, dengan asas kemanusiaan.”? Meyakini
agama Islam yang paling benar, tidak berarti harus melecehkan agama orang lain.
Sehingga akan terjadilah persaudaraan dan persatuan antar agama, sebagaimana
yang pernah terjadi di Madinah di bawah komando Rasulullah saw.:8

Moderasi harus dipahami ditumbuhkembangkan sebagai komitmen
bersama untuk menjaga keseimbangan yang paripurna, di mana setiap warga
masyarakat, apa pun suku, etnis, budaya, agama, dan pilihan politiknya mau saling
mendengarkan satu sama lain serta saling belajar melatih kemampuan mengelola
dan mengatasi perbedaan di antara mereka. Pendidikan Islam dengan paradigma
moderatisme yang sesuai dengan misi Rahmatan lil ‘Alamin, maka memang
diperlukan dalam menumbuhkan sikap anti kekerasan dalam bersikap di kalangan
masyarakat, memahami perbedaan yang mungkin terjadi, mengutamakan
kontekstualisasi dalam memaknai ayat Ilahiyah, menggunakan istinbath untuk
menerapkan hukum terkini serta menggunakan pendekatan sains dan teknologi
untuk membenarkan dan mengatasi dinamika persoalan di masyarakat Indonesia.

Selayaknya perbedaan sikap menjadi sebuah dinamisasi kehidupan sosial yang

17 Dawing, “Mengusung Moderasi Islam Di Tengah Masyarakat Multikultural.”
18 Agus Akhmadi, “Moderasi Beragama Dalam Keragaman Indonesia,” Inovasi-Jurnal
Diklat Keagamaan 13, no. 2 (April 23, 2019): 45-55.

Kusnan Volume 1 Nomor 1 2022



MADINATUL FIVEAY "

JURNAL STUDI ISLAM

menjadi bagian dari masyarakat yang madani. Keberadaan Islam moderat cukup
menjadi penjaga dan pengawal konsistensi Islam yang telah dibawa oleh
Rasulullah Saw. Untuk mengembalikan citra Islam yang sebenarnya, maka
diperlukan moderasi agar penganut lain dapat merasakan kebenaran ajaran Islam
yang Rahmatan lil ‘Alamin.*

D. Kesimpulan

Dari pembahasan di atas dapat dipahami bahwa pada dasarnya antara
agama, khususnya Islam, adalah bagian terpenting dalam negara. Agama menjadi
kekuatan moral dan etika dalam membangun bangsa dan negara. Secara eksplisit
agama telah terintegrasi dalam negara dari sisi nilai dan moral meskipun tidak
mengharuskan legalisasi formal dalam bentuk teokrasi.

Dalam menuju harmonisasi hubungan agama dan negara diperlukan
sarana. Maka keberadaan Pendidikan Islam menjadi motor utama dan sekaligus
saran yang efektif. Konsep moderasi dalam dunia Pendidikan Islam harus
diperkuat sebab, pada dasarnya adalah watak dari ajaran Islam itu sendiri. Karena
itu sikap tidak menghargai keragaman bertentangan dengan konsep moderasi

yang bagian dari ajaran Islam itu sendiri.

Daftar pustaka

Agama, Departemen. Moderasi beragama. Badan Litbang dan Diklat,
Kementerian Agama RI, 2019.

Ahmad, La Ode Ismail. “Relasi Agama Dengan Negara Dalam Pemikiran Islam:
Studi Atas Konteks Keindonesiaan.” Millah: Journal of Religious Studies
10, no. 2 (2011). Accessed November 26, 2022.
https://jurnal.uii.ac.id/Millah/article/view/2343.

Akhmadi, Agus. “Moderasi Beragama Dalam Keragaman Indonesia.” Inovasi-
Jurnal Diklat Keagamaan 13, no. 2 (April 23, 2019): 45—55.

al-Ashfihani, al-Raghib. “Mu’jam Mufradat Alfazh al-Qur an.” Damaskus: Darul
Qolam, 2009.

Azhar, Muhammad. Filsafat Politik : Perbandingan Antara Islam Dan Barat.
Jakarta: Raja Grafindo Persada, 1997.

Boland, B. J. Pergumulan Islam di Indonesia, 1945-1970. Michigan: Grafitipers,
1985.

19 Mohamad Fahri and Ahmad Zainuri, “Moderasi Beragama Di Indonesia,” Intizar 25, no.
2 (2019): 95-100.

Kusnan Volume 1 Nomor 1 2022



MADINATUL FIVEAY s

JURNAL STUDI ISLAM

Dawing, Darlis. “Mengusung Moderasi Islam Di Tengah Masyarakat
Multikultural.” Rausyan Fikr: Jurnal Ilmu Studi Ushuluddin Dan Filsafat
13, no. 2 (2017): 225—255.

Fahri, Mohamad, and Ahmad Zainuri. “Moderasi Beragama Di Indonesia.” Intizar
25, no. 2 (2019): 95—100.

Firdaus, Muhammad Anang. “Relasi Agama Dan Negara: Telaah Historis Dan
Perkembangannya.” Harmonti 13, no. 3 (2014): 165—174.

Rasyidin, Yusafrida. “Menjelajahi Pemikiran Politik Nurcholis Madjid Tentang
Agama Dan Negara.” Jurnal Tapis: Jurnal Teropong Aspirasi Politik
Islam 16, no. 1 (2020): 35—44.

Wahid, Abdurrahman. “Merumuskan Hubungan Ideologi Nasional Dan Agama.”
Majalah Aula: Risalah Nahdlatul Ulama Jawa Timur (1985): 23—32.

Yusuf, Mohamad, and Carl Sterkens. “Menilik Relasi Negara Dan Agama: Analisis
Legislasi Negara Terkait Pendidikan Agama.” Al-Izzah: Jurnal Hasil-Hasil
Penelitian 12, no. 1 (2017): 167—186.

Zamimah, Iffati. “Moderatisme Islam Dalam Konteks Keindonesiaan.” Jurnal Al-
Fanar 1, no. 1 (2018): 75—90.

Kusnan Volume 1 Nomor 1 2022



